
8. 11. 2019

Vezměte, prosíme, na vědomí, že text článku odpovídá platné právní úpravě ke dni publikace.

Kritika osobování si „odbornosti“ na život,
osobnost či duši dítěte aneb o právním
postavení dítěte v postmoderní společnosti
Blížící se 30. výročí přijetí Úmluvy o právech dítěte (dále jen „Úmluvy“) v listopadu tohoto roku skýtá
vhodnou příležitost zastavit se alespoň na chvíli u otázek, jimž se v rámci své běžné činnosti až tolik
nevěnujeme či se nad nimi dokonce ani nezamýšlíme. Vůbec nejdůležitější z těchto otázek by měla
být otázka vlastního významu Úmluvy a jejích důsledků pro postavení dětí ve společnosti. Právě v
českém prostředí přitom v tomto ohledu nelze necítit určitou míru bolu a hořkosti. Úmluvu zde stíhá
poměrně zvláštní a ne zcela radostný osud.

S ohledem na atraktivitu svého tematického zaměření – děti – si tato úmluva získává jak
mezi  odbornou,  tak  i  mezi  laickou  veřejností  snad  vůbec  největší  ohlas  ze  všech
mezinárodních úmluv o lidských právech a svobodách,  které byly  na půdě Organizace
spojených národů (dále jen „OSN“) kdy přijaty a které byly Českou republikou, případně
Československou socialistickou republikou či Českou a Slovenskou Federativní Republikou,
ratifikovány.

Tento ohlas je však nanejvýš povrchní a formální. Míra povědomí a ztotožnění se se skutečným
obsahem, významem i poselstvím Úmluvy zůstává v českém prostředí velmi nízká, nebylo by
přehnané uvést až žalostně, k čemuž jistě přispívá i obecně poměrně nízké lidskoprávní povědomí
české společnosti jako takové. Uznání přirozené lidské důstojnosti dětí, k němuž Úmluva měla
vést a které měla zajistit, se zde povětšinou nekoná a jednotlivá základní práva a svobody, které
Úmluva uznává a dítěti garantuje, bývají nezřídka interpretována způsobem, který doslova vede
k obrácení lidskoprávní doktríny na ruby.

Ani  po  30 letech existence své  statusové lidskoprávní  Úmluvy  se  tak  děti  v  českém prostředí
nemohou řadit  mezi  „každého“,  jehož  základní  práva  a  svobody  uznávají  obecně  zaměřené
lidskoprávní úmluvy (na půdě OSN především Mezinárodní pakt o občanských a politických právech
a Mezinárodní pakt o hospodářských, sociálních a kulturních právech jako tzv. „Bill of Rights“ a na
půdě Rady Evropy Úmluva o lidských právech a základních svobodách) a v konečném důsledku i
vnitrostátní Listina základních práv a svobod. Mezi odbornou i laickou veřejnosti se jim totiž obecně
nedostává základního obsahu lidskoprávní  doktríny,  tedy uznání jejich přirozené svobody a
rovnosti.  Děti  jsou  nuceny  stále  čelit  útokům  nejrůznějších  vědeckých  a,  nutno  dodat,  i
pseudovědeckých oborů, které si je osobují jako předmět svého poznání a své „odbornosti“. Veřejná
moc pak závěry těchto oborů ve vztahu k dětem legitimizuje tím, že je schopná z nich učinit, a to
poměrně masově, základní rámec svého rozhodování, což ostatně demonstruje např. silné volání po
nezbytnosti vzdělávání soudců rozhodujících ve věcech úpravy poměrů dítěte (tedy, měli-li bychom
se vyjádřit lidštěji o životním uspořádání dítěte a pro dítě) v takových oborech, jako je vývojová
psychologie či pedagogika.

Označíme-li tyto tendence za moderní, budeme zřejmě mít pravdu či se jí budeme alespoň blížit.
Mýlit se však budeme, pokud bychom s modernitou těchto tendencí spojovali jistotu, že
tyto  tendence nebyly  už  dávno překonány.  Nesmíme totiž  přehlížet,  že  v  současnosti  již



nežijeme v době moderní, nýbrž postmoderní, jejímž základem již není, a s ohledem na prožité
dějinné zkušenosti ani nesmí být, důvěra ve vědu jako ve spolehlivý zdroj poznání člověka a
pravdy o něm.  Základem postmoderní společnosti se musí stát naopak opět transcendentální
pokora  v  limity  možností  lidského  poznání  i  odbornosti  člověka,  zvláště,  měl-li  by
předmětem této odbornosti být jiný člověk. Chceme-li skutečně dostát závazkům, k nimž jsme se
jako stát zavázali nejen s přijetím Úmluvy v roce 1991, ale ještě dříve v okamžiku, kdy jsme se
přihlásili  ke  konceptu  demokratického  právního  státu,  měli  bychom  přijmout  toto  základní
východisko též ve vztahu k dětem. Cílem tohoto článku je napomoci české společnosti na této cestě a
přinést  argumenty  podporující  závěr,  že  tím  největším  dárkem,  které  můžeme  dětem
k listopadovému 30. výročí přijetí Úmluvy o právech dítěte dát, je zbavit sebe samé přesvědčení o
tom, že jsme na různé aspekty týkající se dětí a dětství „odborníky“.

O svobodě a rovnosti jako základech lidskoprávní doktríny

Děti čelí v otázce respektování, ochrany a naplňování svých základních práv a svobod, tedy svého
lidství,  velmi  specifické  podobě  zranitelnosti.  V  českém  prostředí  je  s  touto  specifickou
zranitelností  srovnatelná především zranitelnost lidí  s mentálním či psychosociálním postižením,
dříve pak podobné specifické zranitelnosti čelily též ženy[1]. Tato specifická zranitelnost dětí je dána
zejména tím, že aniž by byla formálně zpochybněna jejich způsobilost být nositelem svých
vlastních základních práv a svobod, obsah těchto základních práv a svobod je pojímán
značně paternalisticky. Tím v konečném důsledku však dochází ke znehodnocení lidství dítěte i
lidskoprávní doktríny jako takové.

Mělo-li  by být jednoduše vystihnuto poselství  Úmluvy, pak by jím stejně jako v případě mladší
Úmluvy  o  právech osob se  zdravotním postižením,  či  starší  Úmluvy  o  odstranění  všech forem
diskriminace žen bylo především uznání, že i dítě je člověk. Navázali-li bychom tuto tezi na vlastní
kořeny lidskoprávní doktríny, tak s ní nutně musí přicházet uznání, že i dítě  (stejně jak člověk
s mentálním či psychosociálním postižením či žena) je přirozeně nadáno svobodou, která se,
stejně jako svoboda dospělého muže bez postižení stává zdrojem veřejné moci ve státě. I
dítě je tak přirozeně nadáno prostorem svobody a veřejná moc by měla sloužit k jeho ochraně a
naplnění. Základní práva a svobody dítěte,  vyvěrající z této přirozené svobody, pak dítěti  (a
člověku s mentálním či psychosociálním postižením či ženě) musí, stejně jako dospělému muži
bez postižení, sloužit na ochranu před veřejnou mocí, chtěla-li by mu tato do jeho prostoru
svobody zasahovat, a popřít tak jeho podstatu svobodné lidské bytosti. Smyslem lidskoprávní
doktríny je držet a udržet právo a moc jako samostatné systémy, z nichž první slouží na ochranu
člověka před druhým a k jeho usměrnění. Měl-li by mezi těmito systémy existovat instrumentální
vztah, pak by veřejná moc měla sloužit jako nástroj práva (k čemuž ostatně odkazují takové zásady,
jako  je  příkaz  k  ústavně  konformnímu  výkladu  právních  norem či  zásada  aplikační  přednosti
ratifikovaných a vyhlášených mezinárodních smluv) a nikoli naopak.  

Navzdory tomu však v případě dětí právo, včetně jejich základních práv a svobod tak, jak jsou
v českém prostředí vykládána a uplatňována, převážně neslouží k usměrnění veřejné moci ve
prospěch svobody člověka, nýbrž s veřejnou mocí splývá v jedno a stává se jejím přímým
nástrojem pro usměrnění - řízení oprávněného člověka, tedy samotného dítěte. Konkrétních
příkladů by zde bylo možno uvést celou řadu. Zmínit lze v této souvislosti např. přístup k výkonu
kolizního opatrovnictví dítěte v soudním řízení, jehož účel je, zřejmě i z toho důvodu, že do této
funkce  bývá  pravidelně  ustanovován orgán sociálně-právní  ochrany  dítěte  (dále  jen  „OSPOD“),
v českém prostředí nezřídka všemi zúčastněnými, včetně samotného opatrovnického soudu, vnímán
jako podání „neutrálního odborného“ stanoviska k věci. Jinými slovy, podáváno je zde tedy nikoli
stanovisko zastoupeného dítěte, jak by odpovídalo zástupčí povaze tohoto institutu, nýbrž stanovisko
veřejné moci – OSPOD, tj. státu. Dítě tedy není ke spravedlnosti přibližováno, nýbrž je od ní zcela



jednoznačně vzdalováno, jelikož na jeho místo v soudním řízení dosedá stát.

Jiným příkladem může v tomto ohledu být např. právo dítěte na zdraví, které samo o sobě slouží
k přijímání autoritativních zásahů do svobody dítěte i do jeho integrity, tělesné i duševní, ačkoliv
jeho normativním obsahem je  naopak svoboda od zásahu,  ledaže by  s  tímto zásahem
oprávněný člověk vyslovil svobodný a informovaný souhlas.[2]

Zřejmě nejtypičtějším příkladem je pak pro české prostředí právo dítěte na povinné základní
vzdělávání, které je zde ztotožňováno s povinnou školní docházku a ve vztahu k němuž je masivně
ignorována skutečnost, že přívlastek hovořící o povinnosti odkazuje především na stát, případně na
rodiče či jiné oprávněné pečovatele a nikoli na samotné dítě[3]. Toto základní právo dítěte tudíž
nesmí vést k autoritativním zásahům namířeným přímo proti dítěti jakožto oprávněnému člověku.
V České republice jsou však děti pro absenci ve škole, tedy z důvodu toho, co „odborné“ subjekty
nazývají záškoláctvím, stále vytrhávány ze svého přirozeného prostředí a umísťovány do prostředí
náhradní péče, často ústavního typu.

Tento  paternalistický  a  antiliberální  (v  mnoha  ohledech  až  totalitarizující)  přístup  k  obsahu
jednotlivých základních práv a svobod dítěte skutečně v konečném důsledku obrací lidskoprávní
doktrínu proti jejím vlastním kořenům, jelikož popírá svobodu člověka, a tudíž i rovnost,
jelikož si nemůžeme být rovni, nejsme-li si rovni ve svobodě[4]. Děti pak staví do situace, kdy
tyto mnohdy hořce litují toho, že vůbec nějaká základní práva mají, jelikož neměly-li by je, byl by
jejich život daleko svobodnější. Dospělí si pak nad celou situací pouze spokojeně mnou ruce s úlevou,
že již dětskému věku odrostli, a tudíž se jich zásahy do svobody, jimž jsou děti ze strany veřejné moci
běžně vystavovány, nemohou dotknout, za což zůstávají neskonale vděčni.

Že se jedná o situaci paradoxní a z hlediska doktríny lidských práv a svobod absurdní, se snad na
základě uvedeného stává více než zřejmým. Nutno dodat, že tento paradoxní a absurdní stav není
slučitelný  ani  s  právně-filozofickými  východisky  Úmluvy,  jejími  základními  principy  i
jednotlivými ustanoveními,  v nichž Úmluva uznává a dítěti  garantuje jednotlivá základní práv a
svobody,  jakkoli  to  bývá  právě  koncept  nejlepšího  zájmu  dítěte,  nutno  dodat  nesprávně
interpretovaný i aplikovaný[5], o nějž se popsané zásahy v českém prostředí velmi často opírají.
Úmluva  jakožto  lidskoprávní  dokument  nemá sloužit  k  tomu,  aby  ve  vztahu k  dětem
zpochybnila základní filozofická východiska i dějinné kořeny lidskoprávní doktríny.  Jejím
účelem je  naopak vést  ke zvědomení  toho,  že  tato  východiska a  tyto  kořeny dopadají  stejným
způsobem na děti jako na dospělé.

Poznání omezených možností lidského rozumu jako základ postmoderny

Je obecně známo, že novodobý rozkvět (nikoli tak již vlastní kořeny[6]) doktríny lidských práv a
svobod je spjat s obdobím osvícenství.[7] Z normativního hlediska však tato doktrína začíná na
evropském kontinentu nabývat na svém významu především v období po druhé světové válce, kdy se
jí dostává i nových forem normativního vyjádření, které z ní začínají činit právní závazky státu ve
vztahu k jednotlivcům, jejichž porušení je (či by mělo být) pod ochranou veřejné moci, a dokonce i
mezinárodního práva. Rozvoj doktríny lidských práv a svobod jako konkrétních právních závazků
státu ve vztahu k jednotlivci má své kořeny ve zrodu společnosti, kterou jsme si zvykli označovat jako
postmoderní.

Jednalo  se  tedy  o  společnost,  která  zřejmě  nejcitelněji  ve  svých  dějinách  procitala  z  dříve
bezmezné důvěry v lidský rozum a jeho možnosti přinést lidem společenské dobro. Stoje
tváří v tvář hrůzným důsledkům přijetí myšlenky absolutní pravdy, opírající se nejen o politické
ideologie,  nýbrž  i  o  nejrůznější  vědecká,  tj.  racionální  schémata,  a  jejího  následování,  se  tato
společnost začala opět učit pokoře, pokud jde o míru, s níž člověk může a dokáže racionálními



metodami seznat zákonitosti svého života a společnost jako takovou na základě tohoto seznání -
poznání  řídit.  V  západním  světě  toto  procitnutí  z  důvěry  v  možnost  vést  na  základě  rozumu
společnost řízeně ke „světlým zítřkům“ jistě utvrdilo i sledování vývoje té části světa, která se ocitla
v prostoru světového experimentu o nastolení komunistické společnosti v duchu marxisticko-leninské
filozofie pod taktovkou Sovětského svazu.

Jednalo se o společnost, v níž každý člověk byl nucen opětovně nalézt a realizovat svou svobodu,
a tím i svou individuální odpovědnost. Německý filozof Karl Jaspers ve své knize pojednávající o
nové situaci společnosti, spočívající v té skutečnosti, že tato společnost nyní disponuje atomovou
bombou, a tudíž reálnou možností zničit ve velmi krátkém časovém úseku sebe samu, popisuje tuto
situaci tak, že je třeba rozlišovat mezi rozvažováním a rozumem. „Myšlení rozvažování vynalézá
a koná.  Jeho předpisy  však mohou být  provedeny a  nekonečným opakováním rozmnožovat  své
konání. Vzniká pojetí světa, v němž některé hlavy konstruují stroje, tvoří téměř druhý svět, v němž
pak  masy  slouží  jako  funkce  provedení.  Druhé  myšlení,  myšlení  rozumu,  neumožňuje  žádné
provedení podle návodů v masách, nýbrž od každého vyžaduje, aby on sám myslel, myslel původně.
Zde  se  pravda  neprokáže  libovolně  opakovatelným  strojem,  nýbrž  dokazuje  se  rozhodnutím,
odhodláním, jednáním, které každý provádí sám za sebe, a tím uskutečňuje s druhými jeden společný
duch.“[8] Karl Jaspers tímto vyjadřuje omezenost i nesvobodu člověka, k nimž vede nekriticky
přijímaná  důvěra  v  racionální  schémata  uvažování  a  fungování,  která  od  člověka
neočekávají více, než že je přijme, že se jim podřídí a že povede své počínání v souladu
s nimi. „Sebevědomí člověka je založeno v obrácení, jež je pro rozvažování nepochopitelné, a ani pro
něj nemá realitu. Chce-li se mé vědomí bytí založit v myšlenkovém postoji rozvažování a jeho umění
vědět a konat, pak se pohrouží v nicotu. Chci-li se hledat touto cestou, nenajdu se. V pouhém myšlení
rozvažování jsem se zapomněl. K sobě samému se navracím s rozumem.“[9] Rozum je zde přitom
pojímám jako kategorie, která odkazuje toliko k individuálnímu člověku (je jeho individuální
ctností), a tudíž i k jeho svobodě, nikoli ke společnosti jako takové, a tudíž k podřízenosti člověka
této společnosti a tomuto obecnému rozumu.

Odmítnutí bezmezné důvěry v racionální schémata rozvažování nutně znamená, že ve společnosti
se nutně opět musí dostat svoboda člověka před tato racionální schémata. Jiné hierarchické
uspořádání obou by s výše citovanými tezemi nebylo slučitelné. Panství určitého racionálního
schématu rozvažování vede totiž nevyhnutelně k tomu, že z člověka snímá jeho individuální
odpovědnost  (tu  na  sebe  přebírá  ono  racionální  schéma)  a  tím  jej  zbavuje  i  jeho
individuální svobody.  V konečném důsledku činí z člověka prostý předmět zkoumání vládnoucího
racionálního schématu. Zkušenost s důsledky tohoto přístupu však již světová civilizace má a alespoň
jedna část této civilizace, ta hlásící se k ideám demokracie a právního státu, již opětovně nechce
zažívat.

Poznání mezí racionálních schémat rozvažování se nutně dotýká též těch z těchto schémat, které si
za předmět svého poznání kladly nikoli  pouze společnost a lidské chování, nýbrž rovněž osobu,
osobnost a duši člověka jako takového. Karl Jaspers vyjadřuje ve své rozhlasové přednášce O člověku
(přednáška je součástí jeho publikace Úvod do filozofie, vydané poprvé v roce 1953) nutnou skepsi
k možnosti poznat člověka v jeho úplnosti následujícím způsobem: „Je otázkou, zda vůbec
může být člověk vyčerpávajícím způsobem pochopen tím, co o něm lze vědět. Anebo zda je ještě
něčím dalším, totiž svobodou, která uniká každému předmětnému poznání, ale přesto je člověku
přítomna jakožto nevyhnutelná možnost. Ve skutečnosti může k sobě člověk přistupovat jen dvojím
způsobem, jako k objektu zkoumání a jako k existující svobodě, která je nepřístupná jakémukoli
zkoumání. V prvním případě hovoříme o člověku jakožto předmětu, ve druhém o nepředmětném,
kterým člověk jest, a jež si niterně osvojuje, pokud si je sám sebe autenticky vědom. Co je člověk,
nelze vyčerpat tím, co o něm víme, nýbrž jen zakusit v původu našeho myšlení a konání. Člověk je
zásadně víc, než co o sobě může vědět. (…) Opakuji ještě jednou: člověk jakožto pouhé bytí ve světě



je  poznatelným předmětem. Například rasové teorie pojímají  člověka jako zvláštní druhy,
psychoanalýza z hlediska podvědomí a jeho účinků, marxismus pojímá člověka jako živou
bytost, která produkuje skrze práci a která svou produkcí ovládá přírodu i společenství,
obojí způsobem, který je podle marxismu zdokonalitelný. Ale všechny takové cesty poznání
uchopují  na člověku něco, co se fakticky děje,  nikdy však člověka v celku. Tím, že si takové
vědecké teorie nárokují absolutní poznání člověka v celku – a všechny to tak činily – ztrácejí
ze zřetele autentického člověka a u těch, kdo v ně věří, postupně způsobují vyhasínání
vědomí  o  člověku  a  vposled  vyhasínání  lidství  samotného  –  lidského  bytí,  které  jest
svobodou a vztažeností k Bohu. Je nanejvýš zajímavé sledovat poznatky o člověku a vyplatí se,
děje-li se to vědecky a kriticky. Metodicky pak víme, co a jak a v jakých mezích co víme a jak je to
málo,  poměřujeme-li  to  celkem možného,  a  jak  radikálně  nepřístupné  zůstává  tomuto  poznání
autentické lidské bytí. Tak totiž odvracíme nebezpečí, která vznikají tím, že si člověk zastírá člověka
zdánlivým věděním o něm.“[10]

Měli-li bychom tedy shrnout to, jaká je tedy společnost v postmoderním věku, s níž je spjato i pojetí
lidských práv a svobod jako reálně veřejnou mocí  a mezinárodním společenstvím vynutitelných
závazků  státu  vůči  jednotlivci,  pak  lze  konstatovat,  že  se  jedná  o  společnost,  která  je  vůči
společnosti moderny daleko střízlivější, jelikož již na rozdíl od doby moderny již není ovládána
ambicí nalézat absolutní pravdu či vírou v ideu, že věda dokáže zajistit a přináší s sebou společenský
pokrok. Tato společnost zažila velmi tvrdou zkušenost s důsledky, k nimž vede zbavení člověka jeho
individuální svobody a tím i jeho odpovědnosti, a to i ve jménu racionálních schémat rozvažování.
Individuální svoboda člověka (nutně spjatá i s jeho individuální odpovědností) se tak opětovně stává
její nejvyšší hodnotou, které v konečném důsledku musí ustoupit i rozumové poznání o člověku, jakož
i to, co je za rozumové poznání o člověku vydáváno a považováno. Individuální svoboda člověka a
míra,  s  jakou  člověk  tuto  svou  svobodu  může  realizovat,  a  nikoli  univerzálně  platná
racionalita, se stává měřítkem společenského pokroku.

Postmoderna v právu a ve výkonu veřejné moci

Jakkoli  se  může  zdát,  že  uvedené  nemá přímou vazbu  na  systém práva  a  z  něj  vyplývajících
požadavků na výkon veřejné moci ve státě, opak je pravdou. V citovaných textech Karla Jasperse,
relativizujících míru, s jakou se člověk může stát předmětem poznání,  a vyzdvihující  především
svobodu člověka a na ni navázaný rozum člověka (jako protipól univerzálně platné racionality), lze
spatřovat  přímé vyjádření  samotných kořenů lidskoprávní  doktríny.  Tyto  texty  odpovídají
rovněž způsobu, jakým Ústavní soud ČR, s oporou o existující  judikaturu Spolkového ústavního
soudu, zformuloval obsah hodnoty lidské důstojnosti jakožto ústřední hodnoty českého ústavního
pořádku,  tvořící  součást  jeho  materiálního  jádra[11]  a  objímající  jinak  hierarchicky
neuspořádaná základní práva a svobody člověka.[12] Ústavní soud ČR totiž po vzoru Spolkového
ústavního soudu využil  k  vymezení  obsahu hodnoty lidské důstojnosti  teorii  objektu G.  Düriga,
v  souladu s  níž  „dochází  k  porušení  lidské důstojnosti  v  případě,  kdy je  konkrétní  jednotlivec
postaven státní mocí do role objektu, kdy se stává pouhým prostředkem a je umenšen do podoby
druhově zaměnitelné veličiny.“[13]

Aby byla hodnota lidské důstojnosti v určité společnosti a státě skutečně naplněna, a to ve vztahu ke
každému člověku,  který tvoří  součást  této společnosti  a státu,  je  především třeba si  uvědomit,
v jakých všech kontextech může docházet k instrumentalizaci  –  zpředmětnění člověka.
Významným typem těchto kontextů totiž budou situace, vůči nimž nemusíme mít stále vyvinutou
ještě  dostatečnou citlivost  a  které  přirozeně za  „nedůstojné“  vůbec nemusíme považovat,  a  to
kontexty, v nichž určitý obor deklaruje svou odbornost na člověka, jak o tom hovoří i Karl
Jaspers ve výše uvedeném textu. V takových situacích totiž tento obor nečiní ve své podstatě nic
jiného, než že jako předmět svého zájmu pojímá právě člověka. Jak přitom připomíná Karl Jaspers,



rozumově poznávat  lze  toliko  něco,  co  stojí  mimo nás,  co  není  naší  součástí,  součástí  našeho
myslícího Já (tedy subjektu). Abychom tedy mohli začít rozumově poznávat, musíme z toho, co
tímto způsobem chceme poznat, učinit předmět toho našeho poznání.[14] Člověk, má-li být
tím, na něhož se má naše rozumové poznání soustředit, tak nemůže být nadále subjektem, nýbrž jeho
hodnota musí být snížena toliko na úroveň objektu. Tím se tedy ona ambice rozumově seznat člověka
dostává  do  rozporu  s  hodnotou  lidské  důstojnosti  člověka,  má-li  tato  zůstat  definována
prostřednictvím  teorie  objektu.

Problém z hlediska respektování, ochrany a naplňování základních práv a svobod člověka přitom
nastává především v okamžiku, kdy se závěry oborů, které přistupují ke člověku podobně
instrumentalizujícím („zpředmětňujícím“) způsobem, stávají legitimizovanými východisky
při  uplatňování  veřejné  moci.  V  takovém  případě  totiž  není  neoprávněné  ani  nepřiměřené
konstatovat, že ze strany veřejné moci dochází k přímému narušení a porušení lidské důstojnosti
dotčeného člověka.

Nejzranitelnějšími skupinami z hlediska popsaného způsobu narušení lidské důstojnosti člověka byli
vždy ti, kdo byli ve společnosti tradičně vnímáni jako lidé s nižšími schopnostmi v oblasti
rozumu i vůle. Bylo by přitom chimérou domnívat se, že k uvědomění si skutečnosti, že i příslušníci
těchto skupin jsou nositeli lidské důstojnosti, jejíž obsah se nemůže lišit od obsahu lidské důstojnosti
těch, kdo se v dané společnosti podílejí na výkonu veřejné moci a určování „pravidel hry“, došlo
bezprostředně po druhé světové válce s nástupem období postmoderny. Toto uvědomění přicházelo
postupně, s postupným odkrýváním nehumánního balastu, jímž i ty společnosti, které se tradičně
hlásily k hodnotám demokracie a právního státu, zanesla právě nezřízená víra v rozum (avšak nikoli
v rozum spjatý s individuální svobodou člověka, nýbrž v obecný, univerzálně platný rozum) a jeho
možnosti v oblasti rozvoje a pokroku celé společnosti. Tak se i stalo, že např. Úmluva o ochraně
lidských práv a základních svobod (dále jen „Evropská úmluva“), přijatá v roce 1950, navzdory
nastupujícímu  diskurzu  v  oblasti  filozofie  i  práva,  připustila  jako  legitimní  některé  případy
statusového zbavení osobní svobody, a to v případě dětí za účelem zajištění jejich „výchovného
dohledu“ [angl. „educational supervision“ – viz čl. 5 odst. 1 písm. d)], v případě lidí s mentálním či
psychosociálním postižením (slovy českého překladu Evropské úmluvy „osob duševně nemocných“;
angl. „persons of unsound mind“), alkoholiků (angl. „alcoholics“), narkomanů (angl. „drug addicts“)
či dnes již skutečně jen velmi těžko pochopitelných tuláků (angl. „vagrants“), a to dokonce bez vazby
na jakýkoli účel [čl. 5 odst. 1 písm. e)]. S postupující úrovní procitání z modernity a probouzení se do
postmodernity,  včetně  stále  hlubšího  poznání  jejích  hodnotových  základů,  byl  tento  zjevně
diskriminační rozměr Evropské úmluvy postupně odhalován a prostřednictvím jejího evolutivního
výkladu mírněn, či v některých případech zcela eliminován.

Byla to přitom právě 2. polovina 20. století, která byla nesena ve jménu zmíněného procitání ve
vztahu k  těm skupinám,  které  byly  z  hlediska  zneužití  modernity  a  důvěry  v  přístup
k člověku na základě univerzálně platné racionality. Ve vztahu k lidem s postižením podává
explicitní popis tohoto vývoje Výbor OSN pro práva osob se zdravotním postižením ve svém Obecném
komentáři  č.  6  z  roku 2018,  když  poukazuje  na nahrazení  medicínského modelu přístupu
k lidem s postižením,  který z těchto lidí  činil  skutečně pouze předměty – objekty odborného
poznání,  modelem  sociálním,  tedy  modelem  přistupujícím  k  lidem  s  postižením  jako
k plnohodnotným nositelům – subjektům svých vlastních základních práv a svobod.[15] Tento vývoj
byl nakonec završen přijetím Úmluvy o právech osob se zdravotním postižením v roce 2006, která ze
sociálního  modelu  přístupu  k  lidem s  postižením učinila  právní  závazek,  který  sice  na  úrovni
pozitivního práva vyplýval již z obecně formulovaných právně závazných dokumentů, zakotvujících
práva „každého“, a lidství lidí s postižením, činících z nich tohoto „každého“; Úmluva o právech osob
se zdravotním postižením však tento závazek nechala zaznít jednoznačně.



Stejně tak jednoznačně nechala tento závazek ještě dříve zaznít Úmluva o odstranění všech forem
diskriminace žen z roku 1979 ve vztahu k ženám a v neposlední řadě i Úmluva z roku 1989 ve vztahu
k dětem. Odmítnutí moderní vlády univerzální racionality ve vztahu k dětem pak podtrhl Výbor OSN
pro práva dítěte, když v rámci výkladu Úmluvy formuloval ve svém Obecném komentáři č. 13 tzv.
přístup založený na právech dítěte[16],  který je svým obsahem i zaměřením v podstatě
srovnatelný se sociálním modelem postižení, jelikož dává jasně znát, že dítě již pouze z titulu
svého lidství je přirozeně nadáno svobodou a ve vztahu k moci mu náleží stejné záruky respektování,
ochrany a naplňování této jeho svobody jako dospělým v podobě jeho základních práv a svobod. Ta
pak musí být vždy vykládána v souladu s tímto jejich primárním účelem, který rovněž jasně vychází
z kořenů lidskoprávní doktríny jako takové. 

Měly-li by být tedy všechny uvedené úmluvy čteny, rozuměny a porozuměny určitým způsobem, pak
by bylo možné označit je za ztělesnění základního principu práva v postmoderní společnosti,
který právní filozof a sociolog Jiří Přibáň vystihuje jako princip tolerance a úcty k Druhému, a to
ve vztahu k těm vůbec nejzranitelnějším skupinám. Jiří Přibáň explicitně pojmenovává vzájemné
rozpojení tohoto principu s principem univerzální racionality,  podobně, jak to činí i  filozof Karl
Jaspers  ve výše citovaných textech,  když uvádí,  že  „hranice individuálních práv a  svobod jsou
v postmoderní situaci ovšem neustále posouvány a zpochybňovány, což je dáno především ztíženější
možností odvolávat se v právním procesu a argumentaci na předpoklady zdravého rozumu, veřejného
blaha  a  obecné  mravnosti.  Tyto  předpoklady  kdysi  snadno  umožnily  diskriminaci  nebo  přímo
kriminalizaci  intelektuálních,  uměleckých  nebo  sexuálních  menšin.  Hranice  jednotlivých  článků
upravujících  práva  a  svobody  jednotlivce  je  dnes  primárně  a  fundamentálně  ovlivněna  právě
principem tolerance a úcty k Druhém v jeho jinakosti a odlišnosti.  Tento princip, který funguje
bezpodmínečně a nezávisle na předpokladech rozumnosti, postupně nahrazuje v právním procesu
argumentační  schéma zdravého rozumu a obecné mravnosti.  Princip tolerance,  který umožňuje
dekonstruovat  všechny  strnulé  obsahy  právních  předpisů,  se  sám  nyní  musí  stát  obecnou
mravností.“[17]

Plně v souladu s ideou principu tolerance a úcty k Druhému jakožto základního principu práva
v postmoderní společnosti pak Jiří Přibáň zdůrazňuje, že „nejdůležitějším úkolem zákonů se stává
ochrana všeobecné plurality a respektování práva na odlišnost a jinakost“.[18] Toho přitom nelze
docílit, nebude-li zachována autonomie a svrchovanost práva[19], a to i ve smyslu jejich
autonomie na různých racionálních schématech rozvažování. Jiří Přibáň, aniž by to tak sám
výslovně  pojmenovával  (což  ostatně  odpovídá  i  té  skutečnosti,  že  jeho  kniha,  kterou  si  zde
dovolujeme citovat, vyšla celých 9 let před přijetím Úmluvy o právech osob se zdravotním postižením
a 14 let před vydáním Obecného komentáře Výboru OSN pro práva dítěte č. 13), popisuje základní
východiska, na kterých je založen sociální model přístupu k postižení i přístup založený na
právech dítěte, které v současnosti představují závazné normativní koncepty, a zpětně tak
působí  jako  potvrzení  závěrů  Jiřího  Přibáně  o  principu  tolerance  a  úcty  k  Druhému  jakožto
základnímu principu práva v postmoderní společnosti.

V zajetí nehumánní moderny – „odbornosti“ a diagnostiky

Lze si  přitom oprávněně klást otázku, jakým způsobem je princip tolerance a úcty k Druhému
respektován, chráněn a naplňován v situaci, kdy se výkon veřejné moci ve vztahu k člověku stále
opírá o racionální schémata rozvažování - poznání o tomto člověku, a to jak v jejich obecné rovině (již
v úvodu zmíněný požadavek vzdělávání soudců, kteří rozhodují o úpravě poměrů dětí, např. v oboru
vývojové psychologie), tak i v rovině jejich individuální aplikace na situaci konkrétního dítěte a jeho
rodiny (prostřednictvím nástroje zvaného diagnostika či znalecké zkoumání). Nezáleží přitom na
tom, k jakému oboru se ono aplikované racionální schéma a na jeho základě prováděná
diagnostika hlásí, tj. jedná-li se o obor medicíny, psychologie či pedagogiky. Jejich podstata



z  hlediska  důstojnosti,  respektive  nedůstojnosti  přístupu  k  člověku  a  schopnosti,  respektive
neschopnosti dostát principu tolerance a úcty k Druhému zůstává totiž stále stejná, přiřadíme-li je
k jakémukoli oboru.

Popsaný „odborný“ přístup k člověku lze i s oporou o to, co bylo uvedeno výše, označit za bytostně
nehumánní pozůstatek moderny a v případě, že se o něj opírá výkon veřejné moci i o hrubé
porušení  základních  práv  a  svobod  dotčeného  člověka.  Děti  jsou  přitom  tomuto  přístupu
v českém prostředí vystavovány mimořádně často, dalo by se jistě bez velkého přehánění
konstatovat až pravidelně, což lze ostatně doložit četností, s níž jsou vystavovány nejrůznějším
diagnostikám, a  to  včetně v  kontextu přijímání  autoritativních rozhodnutí  se  zcela  konkrétními
dopady na jejich další život (při rozhodování o úpravě jejich poměrů – tedy fakticky o nastolení jejich
životní  situace,  při  zajišťování  jejich  veřejnoprávní  ochrany  –  často  ve  spojení  s  nelegitimním
nárokem na jejich „převýchovu“, či při zajišťování jejich vzdělávání). Míru, s jakou jsou děti v českém
prostředí  stále  vystavovány  nárokům  nejrůznějších  „odborných“  přístupů,  pro  které  mají
představovat  jejich  předmět,  ostatně  velmi  demonstrativně  dokládá i  probíhající  debata  o  jistě
nezbytné transformaci systému veřejnoprávní ochrany a náhradní péče, která je ze stran různých
názorových oponentů vedena v duchu boje o to, kdo je na děti a jejich potřeby větší „odborník“.

Nehumánnost tohoto přístupu a jeho rozchod s doktrínou lidských práv a svobod a v konečném
důsledku tak i s lidskou důstojností jako takovou vyvstane velmi plasticky na povrch, uvědomíme-li
si, co nám člověk, který se k tomuto odbornému přístupu hlásí a který, jak bývá v českém prostředí
značně oblíbené, sám sebe označuje za odborníka, vlastně říká. To je totiž společné všem těmto
odborným přístupům, ať již se zaměřením své odbornosti hlásí k medicíně, psychologii, pedagogice,
či např. k teorii  vztahové vazby (attachmentu) a jejím poruchám. Takový člověk v konečném
důsledku deklaruje, že dokáže být odborníkem na jiného člověka, jeho osobnost a duši i na
jeho život. Svůj odborný přístup staví na již existujícím racionálním schématu, které je aktuálně
v oblasti jeho oboru platné (což nevylučuje zpochybnění jeho platnosti v budoucnu) a které vychází
ze zobecnělé zkušenosti daného oboru, získané ať již přímou zkušeností jeho představitelů či na
základě  jiné,  racionálně  založené  metody.  Terminologií  Karla  Jasperse  se  jedná  o  poznatky
založené na rozvažování, nikoli na individuálním rozumu člověka. Pro konkrétního člověka,
řekneme-li dítě, má-li tématem tohoto článku zůstat právní postavení dětí, to tedy znamená odcizení
způsobené nejen v důsledku snížení jeho hodnoty do pozice objektu zkoumání a rozvažování jiného,
nýbrž rovněž v  důsledku poznávání  jeho jedinečnosti  optikou obecné zkušenosti.  V konečném
důsledku tak bereme člověku – dítěti – nejen možnost být subjektem, nýbrž i možnost být
jedinečným. V racionálně ukotveném schématu rozvažování, které si již ze své podstaty činí nárok
na absolutní pravdu, se totiž veškerá jedinečnost člověka zcela přirozeně rozmělňuje a vytrácí.

Stávají-li  se pak tyto odborné názory základem a východiskem pro uplatňování veřejné moci ve
vztahu k člověku – dítěti, přenáší se tím popsané odcizení do odcizení výkonu veřejné moci i
práva jako základního nástroje,  který  má člověka před neoprávněnými  či  nepřiměřenými  (a
rovněž též nezákonnými) zásahy ze strany veřejné moci chránit.  Aby totiž veřejná moc zakryla
rozchod s vlastním účelem lidskoprávní doktríny, vydává odborný přístup za součást práva a
nezdráhá se ani naplňovat jím jednotlivá základní práva a svobody člověka. Člověk – dítě se
tak ocitá ve zcela bezvýchodné situaci, kdy jsou mu odcizena i jeho jednotlivá základní práva a
svobody,  protože on sám nedisponuje dostatečnou „odborností“ na to, aby mohl pochopit jejich
obsah a účel.

Jedná se skutečně o stav nehodný postmoderny a v ní panujícího základního principu tolerance a
úcty k Druhému, což ostatně opět velmi výmluvně dokládá i ta skutečnost, že jednotlivé odborné
přístupy, které si nárokují jako předmět svého poznání dítě, jeho osobnost, duši i jeho život, běžně
pracují  v  kategorii  normality  a poruchy jako odklonu od této normality,  který  se  snaží



napravit navrácením člověka na cestu k normalitě, tedy co nejvíce jej přiblížit  stavu uniformity
s těmi, kteří za normální považováni jsou (tj. usilují o opravu tohoto člověka). Skutečně tak není
přehnané označit tento odborný přístup za novou formu či nové formy rasismu[20], což v době
postmoderny nutně musí vést k závěru, že více než odborný je tento přístup z hlediska postavení
člověka ve společnosti odporný. 

Kam zacílit odbornost?

Z uvedeného vyplývá, že v době postmoderny by s ohledem na princip tolerance a úcty k Druhému
jakožto základní princip práva měly padat všechny tradiční profese, které se jako na předmět své
odbornosti  soustředí  na jednotlivce,  které detekují  jeho údajné „deformity“ („poruchy“)  a které
považují tyto deformity („poruchy“) za legitimní důvod pro omezení prostoru svobody člověka, jelikož
právě  tímto  omezením  předmětné  profese  usilují  o  dosažení  nápravy  detekované  „deformity“
(„poruchy“).  Jinými slovy,  v  době postmoderny dokáže svou legitimitu jen stěží  obhájit
profese, která si nárokuje „odbornost“ na člověka, jeho osobnost, duši či život.

Měli-li  bychom  vymezit  způsob,  jakým  by  měla  být  „odbornost“  týkající  se  života  člověka  a
společnosti jako takové v době postmoderny vymezena, pak by bylo možné s oporou o sociální model
postižení či přístup založený na právech, jejichž obsah je na rozdíl od různého pojmenování totožný,
konstatovat, že předmětem této odbornosti se musí stát jednotlivá základní práva a svobody
člověka a způsob, jakým lze tato základní práva a svobody účinným způsobem naplňovat.
Vyjdeme-li z teze, že lidskoprávní doktrína směřuje především k zajištění svobody a rovnosti všech
lidí tvořících danou společnost, jakož i z teze, že skutečné rovnosti ve společnosti nelze dosáhnout,
nejsme-li si rovni v míře svobody, která je nám přiznána (formální svoboda a rovnost), i v míře
možností tuto svobodu skutečně a prakticky realizovat (materiální svoboda a rovnost), pak můžeme
nezbytné zaměření jakékoli odbornosti, která má souviset s člověkem, jeho osobností a životem,
vymezit  jako  odbornost  na detekování  strukturálních bariér,  jimž člověk ve společnosti
z hlediska možnosti skutečně realizovat svá základní práva a svobody čelí, i na zvyšování
míry příležitostí realizovat svá základní práva a svobody pro každého jednotlivého člověka
v dané společnosti, jejichž využití nebude podmíněno tím, že se daný člověk přizpůsobí
požadavkům na normalitu. Takové požadavky by v době postmoderny ani neměly existovat, ne ve
větším rozsahu než požadavek, že normální je, aby člověk svým jednáním bezdůvodně nepůsobil
újmu druhému (k tomu viz § 3 odst. 1 občanského zákoníku).

Tyto požadavky na „odbornost“ se týkají všech profesí, které jsou založeny na přímé práci
s člověkem. Paradoxně z toho však vychází poznání, že ze všech profesí, které v současnosti působí
okolo  dětí,  tyto  požadavky  dokáže  naplňovat  ta  nejvíce  upozaděná,  alespoň  v  českém
prostředí,  a  to  profese  sociální  práce.  Tato  profese  však  musí  být  vykonávána  plně
v  souladu  se  svými  mezinárodně  kodifikovanými  etickými  principy,  v  nichž  velmi  silně
rezonuje na straně jedné nezbytnost uznat přirozenou důstojnost lidství a v jejím rámci též přiznat
jedinečnosti Druhého prioritu, kterou sociální pracovník přiznává sám Sobě, prosazovat lidská práva,
právo na sebeurčení a právo na participaci, a na straně druhé nezbytnost orientovat se na prostředí,
v němž člověk žije, a posilovat míru sociální spravedlnosti v něm, včetně odstraňování diskriminace a
sociálního  útlaku,  respektovat  diverzitu,  vytvářet  inkluzivní  komunity  a  zasazovat  se  o  přístup
člověka ke spravedlivým zdrojům.[21]

Obecně však bude platit pravidlo, že nejlépe postmodernímu ideálu přístupu člověka k člověku,
vtělenému rovněž do závazného lidskoprávního rámce, dostojí ten, kdo vůbec ambici označit se
za „odborníka“ na Druhého, jeho osobnost a jeho život mít nebude.

Závěr



Chceme-li  dětem dopřát  skutečně  důstojné  30.  oslavy  Úmluvy  o  právech  dítěte,  měli  bychom
konečně i ve vztahu k dětem začít uchopovat témata, která i nadále, navzdory existenci statusové
antidiskriminační  úmluvy  zaměřené  na  jejich  právní  postavení  vedou  k  jejich  systémové
diskriminaci a odepírání hodnoty lidské důstojnosti. Téma nejrůznějších „odborných“ přístupů, které
si nárokují dítě jako předmět svého poznání a které mají ambici ovlivňovat život dítěte na základě
racionálních schémat rozvažování, hodných doby postmoderny, z níž jsme jako společnost však tak
bolestně procitli, jistě patří mezi ně. Jakkoli diskuze o něm bude bezesporu bolestná, jelikož
lze očekávat, že v jejím rámci nad věcnými argumenty převáží z mnoha stran především
zájem na zachování místa na slunci pro svou profesi a svou „odbornost“, je nezbytná, nemá-
li se česká společnost stát v humánním demokratickém světě skanzenem, který rezignuje
na  lidskou  důstojnost,  svobodu,  rovnost  a  spravedlnost  pro  ty  vůbec  nejzranitelnější.
Nakročeno  už  přitom,  s  ohledem  na  stávající  stav,  kdy  jsou  nejrůznější  „odborné“  přístupy
legitimizovány dokonce v praxi soudů, které právě v případech, týkajících se dětí, hojně zadávají
znalecké posudky či volají po diagnostických zprávách o dítěti, má, a to rozhodně nikoli málo.

Třicet let od okamžiku, kdy byla přijata Úmluva, je na čase konečně pozvat děti do naší „lepší“
společnosti[22] a učinit z nich člověka, lidskou bytost, i z pohledu práva.

Mgr. Anna Hofschneiderová
 

[1] Na význam paralely postavení dětí a lidí s postižením s postavením žen mě přivedl kolega Mgr.
Adam Křístek, za což mu tímto velmi děkuji.

[2] K tomu viz Obecný komentář Výboru OSN pro hospodářská, sociální a kulturní práva č. 14
(2000): Právo na nejvýše dosažitelnou úroveň zdraví, E/C.12/2000/4, odst. 8: „Právu na zdraví nelze
rozumět jako právu být zdravý. Právo na zdraví obsahuje jak svobody, tak nároky. Svobody zahrnují
právo kontrolovat své zdraví a tělo, včetně sexuální a reprodukční svobody, a právo na svobodu od
zásahu, jako je právo na svobodu od mučení,  nedobrovolné zdravotní  léčby a experimentování.
Nároky naopak zahrnují právo na systém zdravotní ochrany, který bude lidem poskytovat rovné
příležitosti užívat nejvýše dosažitelnou úroveň zdraví.“

[3] K tomu viz Obecný komentář Výboru OSN pro hospodářská, sociální a kulturní práva č. 11
(1999): Akční plány pro základní vzdělávání,  E/C.12/1999/4, odst.  6: „Povinné: Prvek povinnosti
slouží ke zdůraznění skutečnosti, že ani rodiče ani opatrovníci či poručníci ani Stát nejsou oprávněni
přistupovat k rozhodnutí,  zda by dítě mělo mít přístup k základními vzdělávání, jako k něčemu
dobrovolnému.  Podobně  dále  podtrhuje  tento  požadavek  zákaz  diskriminace  v  přístupu  ke
vzdělávání, vyžadovaný články 2 a 3 Paktu. Mělo by být nicméně zdůrazněno, že nabízené vzdělávání
musí mít odpovídající kvalitu, být relevantní pro dítě a musí prosazovat realizaci dalších práv dítěte.“

[4] Jiří Přibáň ve své knize Hranice práva a tolerance poukazuje na to, že „nezbytnou podmínkou



každé liberální společnosti  je názorová a slovníková pluralita, ale především neustále oživované
vědomí, že druzí jsou jiní než já a přitom jejich názory a promluvy mají z hlediska veřejného světa
politiky stejný a rovný význam. Tato myšlenka ovšem není vůbec nová a neváže se k naší současné
postmoderní situaci. Na jejím základě se mohl například ustavit již na samém počátku moderní doby
samotný princip formální rovnosti před zákonem jako jeden z konstitutivních principů liberálních
společností a právního státu. Tím, co činí postmoderní společnost i jedince liberálními, je právě
ochrana všeobecné plurality a respektování práva na odlišnost a jinakost. Liberální přesvědčení
potom znamená především neustále přítomnou ochotu hájit ve společnosti a myšlení prostor, v jehož
rámci by druží mohli být jiní, než jsme my.“ – K tomu viz PŘIBÁŇ, J. Hranice práva a tolerance.
Praha: SLON, 1997. s. 30.

[5]  K  obsahu  konceptu  nejlepšího  zájmu  dítěte  viz  mj.  HOFSCHNEIDEROVÁ,  A.  O  konceptu
nejlepšího zájmu dítěte [online]. epravo.cz, 17. 10. 2017 [citováno 15. 9. 2019]. K dispozici >>> zde.

[6] K tomu viz mj. KOPEČEK, M. Lidská práva mezi politickou identitou a historickou kategorií. In
PŘIBÁŇ, J., BĚLOHRADSKÝ, V. et al. Lidská práva. (Ne)smysl české politiky? Praha: SLON, 2015. s.
168.

[7] K tomu viz mj. WAGNEROVÁ, E. In WAGNEROVÁ, E., ŠIMÍČEK, V., LANGÁŠEK, T., POSPÍŠIL, I.
et al. Listina základních práv a svobod. Komentář. Praha: Wolters Kluwer, 2013. s. 2-4.

[8] JASPERS, K. Atomová bomba a budoucnost lidstva. Politické vědomí v naší době. překlad: Milan
Váňa. Praha: Academia, 2016. s. 35.

[9] Ibid., s. 36.

[10] K tomu viz JASPERS, K. Úvod do filozofie. překlad: Aleš Havlíček. Praha: OIKOYMENH, 1996. s.
46-48. Pozn. zvýraznění doplněno.

[11] Ve svém nálezu ze dne 29. 2. 2008, sp. zn. II. ÚS 2268/07, formuloval Ústavní soud materiální
jádro ústavního pořádku jako lidskou důstojnost, svobodu a spravedlnost.

[12] K tomu viz nález Ústavního soudu ze dne 6. 3. 2012, sp. zn. I. ÚS 1586/09: „Lidská důstojnost
totiž představuje nejvyšší hodnotu stojící v základu celého českého právního řádu, jakož i ústavního
pořádku, a lze ji tak nahlížet jako finální účel obou zmíněných, jimž dodává legitimitu (viz preambuli
k Ústavě České republiky). Tím se lidská důstojnost stává objektivní ústavní kategorií a působí ve
vztahu k ostatním jinak nehierarchicky uspořádaným základním právům (klasickým a politickým)
jako hodnota nadřazená. Pod zorným úhlem výše uvedeného je tak jakýkoliv zásah či snížení lidské
důstojnosti skutečně nezbytné vnímat jako zásah velmi závažný, a tedy i stěží reparovatelný, neboť
lidská důstojnost  je  hodnotou horizontálně neporovnatelnou s ostatními ústavními hodnotami či
společenskými  normami,  je  zcela  nenahraditelná  jiným  statkem,  tím  méně  je  pak  hodnotou
kvantifikovatelnou či vyčíslitelnou v penězích.“

[13] K tomu viz nález Ústavního soudu ze dne 18. 8. 2009, sp. zn. I. ÚS 557/09.

https://www.epravo.cz/top/clanky/o-konceptu-nejlepsiho-zajmu-ditete-106509.html


[14]  Karl  Jaspers  ve  své  přednášce  nazvané Objímající  konkrétně  poukazuje  na  to,  že  „to,  co
myslíme, o čem mluvíme, je vždy něco jiného něž my, je tím, na co jsme my, subjekt, zaměřeni jako
na něco proti nám stojícího, jako na objekt. Činíme-li sebe sama předmětem svého myšlení, stáváme
se sami jakoby druhými a zároveň jsme opět zde jako myslící Já, které myslí sebe sama, ale samo
nemůže být přiměřeně myšleno jako objekt, neboť je vždy předpokladem pro to, aby se něco mohlo
objektem  stát.“  –  k  tomu  viz  JASPERS,  K.  Úvod  do  filozofie.  překlad:  Aleš  Havlíček.  Praha:
OIKOYMENH, 1996. s. 23.

[15] K tomu viz Obecný komentář Výbor OSN pro práva osob se zdravotním postižením č. 6 (2018):
O rovnosti a nediskriminaci, CRPD/C/GC/6, odst. 8.

[16] Tento obecný komentář se týkal kontextu práva dítěte na svobodu od všech forem násilí –
k tomu viz Obecný komentář Výboru OSN pro práva dítěte č. 13 (2011): Právo dítěte na svobodu od
všech forem násilí (čl. 19 odst. 1), CRC/C/GC/13, odst. 59. Dále pak byl rozpracován, i s oporou o
dokumenty UNICEF v Obecném komentáři Výboru OSN pro práva dítěte č. 21 (2017): Děti ulice,
CRC/C/GC/21, odst. 5, 10 a 11.

[17] PŘIBÁŇ, J. Hranice práva a tolerance. Praha: SLON, 1997. s. 68-69.

[18] Ibid., s. 66.

[19] Ibid., s. 65.

[20] Jiří Přibáň v jedné ze svých publicistických esejí uvádí, že „podle Foucaulta právní stát jako
politická organizace zmizel s koncem absolutistické monarchie a moderní demokratické revoluce
naopak vedly k ustavení sociální disciplíny, která už netrestá zločince, ale dohlíží na převýchovu
deviantů. Deviantem pak může být kdokoli, kdo se vymyká sociálním normám, od lumpenproletariátu
přes Židy nebo Romy až po prostitutky nebo Svědky Jehovovy.  Také proto Foucault  označoval
historický socialismus za svého druhu rasismus, který usiloval o dohled nad tělem společnosti a péči
o něj. Foucaultův potemnělý obraz moderní společnosti jako disciplinovaného celku, který sám sebe
popisuje biologickými a medicínskými metaforami, je důležitý pro to, abychom pochopili rasismus
jako smrtelné nebezpečí pro demokracii, které může přijít zrovna tak zprava, jako zleva.“ – K tomu
viz  PŘIBÁŇ,  J.  Lid,  nebo  populace?  In  PŘIBÁŇ,  J.  Obrana  ústavnosti  aneb  česká  otázka
v postnacionální Evropě. Praha: SLON, 2014. s. 145.

[21] K tomu viz Světové prohlášení sociální práce o etických principech, přijaté Mezinárodní federací
sociálních pracovníků (IFSW) a Mezinárodní asociací škol sociální práce (IASSW) v roce 2004 a
aktualizované v červenci 2018. V češtině je Světové prohlášení sociální práce o etických principech
k dispozici >>> zde.

© EPRAVO.CZ – Sbírka zákonů, judikatura, právo | www.epravo.cz

http://socialnipracovnici.cz/sekce-socialnich-pracovniku/aktuality/novelizace-etickeho-kodexu-podekovani
https://www.epravo.cz/


Další články:
Judikatura: smluvní sjednání prekluzivní lhůty je obecně platné (FIDIC)
Civilněprávní prostředky ochrany při koupi falzifikátu
Novela zákona o pyrotechnice: likvidace profesionálů namísto zmírnění negativních vlivů
Konec zákonné koncentrace řízení? Návrh Nejvyššího soudu před Ústavním soudem
Soudní poplatky v řízení o rozvodu manželství a úpravy poměrů k nezletilému dítěti po tzv.
rozvodové novele
Imise ve stavebním řízení aneb kde končí veřejný zájem a začíná soukromé právo?
Užívání prostoru nad pozemkem třetí osobou
Přístup k nemovitosti přes pozemek třetí osoby
PŘEHLEDNĚ: Jak funguje předkládání plné moci? Postačí soudu jen její „fotokopie“? Aneb
vývoj právní úpravy požadavků na plnou moc v našem právním systému.
Využívání nástrojů umělé inteligence: proč je GDPR relevantní?
Transfer Pricing: Na co si dát pozor s blížícím se koncem roku

https://www.epravo.cz/top/clanky/judikatura-smluvni-sjednani-prekluzivni-lhuty-je-obecne-platne-fidic-120577.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/civilnepravni-prostredky-ochrany-pri-koupi-falzifikatu-120520.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/novela-zakona-o-pyrotechnice-likvidace-profesionalu-namisto-zmirneni-negativnich-vlivu-120519.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/konec-zakonne-koncentrace-rizeni-navrh-nejvyssiho-soudu-pred-ustavnim-soudem-120463.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/soudni-poplatky-v-rizeni-o-rozvodu-manzelstvi-a-upravy-pomeru-k-nezletilemu-diteti-po-tzv-rozvodove-novele-120469.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/soudni-poplatky-v-rizeni-o-rozvodu-manzelstvi-a-upravy-pomeru-k-nezletilemu-diteti-po-tzv-rozvodove-novele-120469.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/imise-ve-stavebnim-rizeni-aneb-kde-konci-verejny-zajem-a-zacina-soukrome-pravo-120462.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/uzivani-prostoru-nad-pozemkem-treti-osobou-120451.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/pristup-k-nemovitosti-pres-pozemek-treti-osoby-120423.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/prehledne-jak-funguje-predkladani-plne-moci-postaci-soudu-jen-jeji-fotokopie-aneb-vyvoj-pravni-upravy-pozadavku-na-plnou-moc-v-nasem-pravnim-systemu-120461.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/prehledne-jak-funguje-predkladani-plne-moci-postaci-soudu-jen-jeji-fotokopie-aneb-vyvoj-pravni-upravy-pozadavku-na-plnou-moc-v-nasem-pravnim-systemu-120461.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/vyuzivani-nastroju-umele-inteligence-proc-je-gdpr-relevantni-120422.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/transfer-pricing-na-co-si-dat-pozor-s-blizicim-se-koncem-roku-120449.html

