
4. 10. 2019

Vezměte, prosíme, na vědomí, že text článku odpovídá platné právní úpravě ke dni publikace.

O roli systému veřejnoprávní ochrany dítěte v
demokratickém právním státě aneb jak se
vyhnout riziku totality „dobra“, „potřeb“,
„zájmu“ či „blaha“ dítěte
Historici i filozofové[1] v souvislosti s aktuální krizí liberálních demokracií západního typu nejen v
bývalých socialistických zemích střední Evropy, ale v celém západním světě, velmi často uvádějí, že
očekávaný „konec dějin“ a definitivní vítězství konceptu liberálního demokratického právního státu
se nekonají a konat nebudou. Je to zřejmě přirozené – tak, jako člověk nemůže žít pouze v radosti a
štěstí, jelikož bez těžkostí, smutku a pádů by pozbyl schopnost stav radosti a štěstí vnímat, ani státy
jako organizované společnosti se nemohou staticky zahnízdit ve stavu bezvětří.

Tak jako jsou součástí každodenního života jednotlivce jeho světlé i stinné stránky, jsou i
součástí každodenní existence státu vědomé či bezděčné snahy nejrůznějších jednotlivců i
skupin dostat se k moci v daném státě a tuto moc využít jako nástroj řízení společnosti,
tedy jako nástroj šíření totality.

Zaměření této totality se může v závislosti na jejím nositeli lišit, její podstata však zůstává vždy
stejná. Totalita člověku vždy krade prostor jeho autonomie - svobody a tím i jeho lidskou
důstojnost. Objektivně tak znemožňuje dosáhnout ideálu rovnosti ve společnosti, a to jak ve smyslu
formální rovnosti všech lidí před zákonem, tak i materiální rovnosti příležitostí (případně můžeme
v této souvislosti hovořit o ideálu inkluzivní rovnosti jako novém konceptu, formulovaného Výborem
OSN pro práva osob se zdravotním postižením[2]). Člověk v totalitě totiž nemá hodnotu již
z „pouhé“ podstaty svého lidství, hodnotu nabývá až v okamžiku, kdy naplňuje ideál člověka,
který si totalita pozitivně vytyčuje, což se s rovností všech lidí zcela logicky vylučuje.

Je přitom zvláštní, jak málo si společnosti ve státech s poměrně silnou zkušeností z různých totalit,
uvědomují, v čem všem mohou spočívat její zárodky a co všechno s sebou nese její rizika.
Jako by především tyto společnosti byly s ohledem na svou nedávnou (bolestnou) minulost většinově
myšlenkově uzavřeny v představě o totalitě jakožto o uspořádání moci v nacistickém Německu či
následně v socialistických státech východního bloku. Až příliš často těmto společnostem unikají
mnohem jemnější rozměry totality, která je přítomná i ve státech, o nichž máme tendenci smýšlet
právě  jako  o  demokratických  právních  státech.  Česká  republika  přitom  v  tomto  ohledu  není
výjimkou. Schopnost uvědomovat si tyto jemné záblesky totalit lze přitom považovat za základní
předpoklad přežití konceptu demokratického právního státu i do budoucna a účinného
naplnění lidských práv a svobod každého člověka ve společnosti. Lze ji tedy považovat za
jediný účinný způsob, jak se v konečném důsledku chránit před nastolením extrémní formy totality
ve společnosti, jaká byla typická právě pro nacistické Německo či pro socialistické Československo.

S ohledem na skutečnost, že v centru zájmu všech totalit stojí především děti jako budoucí generace,
která se může stát nositelem té které totalitní či totalizující myšlenky, a tudíž i pomyslným ohněm,
který tuto myšlenku může následně udržovat při životě, se stěžejní každodenní boj o skutečně
liberální  podstatu  demokratického  právního  státu  odehrává  v  těch  oblastech  výkonu



veřejné moci, které se dotýkají dětí a jejich rodin. V České republice je tento boj přitom tím
bolestnější, uvědomíme-li si, že oproti tradičním demokraciím se musí Česká republika v dané oblasti
vyrovnávat nejen s přirozenými totalitarizačními tendencemi, přítomnými v každé společnosti (a
souvisejícími  s  přetahováním se  jednotlivých  sociálních  skupin  o  moc),  nýbrž  rovněž  s  tíživým
dědictvím více než půl století nesvobody, v jehož průběhu byl velmi systematicky deformován nejen
právní  řád,  nýbrž  rovněž  a  především myšlení  lidí,  které  se  tak  stalo  oním výše  zmiňovaným
„ohněm“, který udržuje při životě řadu koncepcí a vzorců uvažování o dětech a jejich rodinách, které
byly typické právě pro dobu před rokem 1989.

Cílem tohoto článku je proto zaměřit se na oblast, kterou lze s určitou mírou nadsázky označit za
hlavní ukazatel míry svobody dětí a jejich rodin v určité společnosti, a tudíž i míry, s jakou se
konceptu demokratického právního státu daří dostát jeho typickému přívlastku „liberální“, a to na
oblast veřejnoprávní ochrany dětí. Je to totiž právě tato oblast, která v sobě nese silnou tendenci
k rozpínavosti a k „dokrývání“ aktuálně vnímaných „mezer“, které za sebou v očích držitelů moci
zanechávají jiné systémy, s nimiž se děti a jejich rodiny dostávají do kontaktu (např. poskytování
zdravotních služeb, vzdělávání apod.), a to díky skutečnosti, že s ohledem na své zaměření musí
vycházet z poměrně vágních, a tudíž i snadno zneužitelných pojmů, jako je např. „příznivý vývoj
dítěte“  či  zjevně  totalitní  „řádná  výchova“.  Na  pojmu  „řádná  výchova“,  stejně  jako  na  stále
využívaném pojmu označení celého systému veřejnoprávní ochrany, tj. na pojmu „socialně-právní
ochrana dětí“, který je nesporným dědictvím sovětizačního procesu československého práva[3], je
ostatně dobře patrná výše uvedená teze o přetrvávajících vzorcích uvažování z doby socialistické
nesvobody. Jak se s nimi tedy v demokratickém právním státě vypořádat?

O vztahu moci a práva

To, co činí totalitu totalitou, je bytostná potřeba držitelů moci řídit společnost. Tato potřeba
může mít mnoho příčin, princip je však vždy tentýž. V totalitní společnosti vždy existuje pozitivně
definovaný obraz toho, jaký by měl člověk být, jak by měl jednat a jaké by měly být jeho
vztahy k jiným lidem. Tohoto obrazu se pak snaží dosáhnout těmi prostředky, které má
k dispozici, mezi něž zcela přirozeně patří i právo, respektive pozitivní právní řád. Právo jako jediný
normativní systém, jehož normy mohou být legitimně vynucovány násilím, totalitě otevírá dveře
k  tomu,  aby  svou  představu  o  žádoucí  podobě  člověka  i  mezilidských  vztahů  mohla  účinným
způsobem prosadit, a to případně i proti vůli samotného člověka.

V totalitní společnost tak, jak bylo ve stručnosti zmíněno již v úvodu, člověk nemá hodnotu bez
dalšího,  čistě  z  toho  důvodu,  že  je  člověkem.  Hodnotu nabývá  až  v  okamžiku,  kdy  začne
naplňovat onen pozitivně definovaný obraz žádoucího člověka.  Čím více se tomuto obrazu
přibližuje, tím větší je jeho hodnota i rozsah práv a svobod, které jsou mu ze strany veřejné moci
poskytnuty.  Práva  a  svobody  však  budou  člověku  zachovány  jen  potud,  pokud  člověk  bude
pokračovat v naplňování vytyčené představy žádoucího člověka.

Českému prostředí je v tomto ohledu velmi známá představa o „novém člověku“, jehož hodnota se
odvíjela od jeho pracovního potenciálu a výkonu, a to plně v souladu s materialistickým přístupem
k člověku v duchu marxismu-leninismu. Člověk v předchozím státoprávním uspořádáním měl
tak hodnotu především jako výrobní nástroj. Bylo by přitom nesprávné propadat iluzi, že toto
přemýšlení o člověku a jeho hodnotě ze společnosti po událostech roku 1989 a na ně navazujícím
nastoupením cesty k demokratickému právnímu státu zcela vymizelo. Ostatně rétorika v podobě
„zátěže sociálního systému“ a kroky veřejné moci, směřující především proti dětem a jejich rodinám
(jejich autonomii  a  v  případě dětí  též  jejich osobní  svobodě),  které jsou odůvodňovány snahou
eliminovat „riziko“, že se dítě stane v budoucnu touto zátěží, jsou toho velmi výmluvným důkazem.

V demokratickém právním státě právo plní  zcela jinou úlohu.  Není  zde nástrojem řízení



společnosti,  tedy nástrojem prosazování  představ a vůle držitelů moci,  nýbrž naopak takovému
prosazování klade překážky, a střeží tak prostor svobody člověka. Činí tak proto, že se obecně
vychází  z  poznání,  že  člověk  je  základní  hodnotou  společnosti  i  státu,  aniž  by  k  té  „prosté“
skutečnosti, že je člověk, musel připojit jakoukoli „nadstavbu“ (např., že není pouze člověkem, nýbrž
je člověkem pracujícím). Úloha práva v demokratickém právním státě je tak zcela opačná než ve
státě totalitním. Namísto nástroje pro prosazení představy držitelů moci o žádoucím uspořádání
společnosti se stává nástrojem garantujícím člověku jeho svobodu a umožňujícím mu tuto
svou svobodu hájit,  jak před držiteli  moci  (závazek respektovat),  tak i  před ostatními
jednotlivci (závazek chránit), jakož i tuto svou svobodu reálně naplňovat (závazek plnit).
Karl Jaspers vystihuje tento nikoli synergický vztah, nýbrž vztah pnutí mezi mocí a právem mj. ve
svém pojednání o otázce viny (v kontextu německé otázky), jehož citace možná v kontextu zaměření
tohoto článku může na první pohled působit nepřípadně, avšak opak je pravdou, když poukazuje na
to, že „vítěz omezuje svou moc, jakmile uvádí své jednání na rovinu práva“.[4]

Podobně o úloze práva pojednává i důvodová zpráva k zákonu č. 89/2012 Sb., občanskému zákoníku
(dále jen „občanský zákoník“), která zdůrazňuje, že se opouští pojetí práva jako nástroje řízení
společnosti, jakož i to, že „stát není tvůrcem svobody člověka, ale jejím ochráncem. I podle čl.
8 Listiny základních práv a svobod stát člověku svobodu nedává, nýbrž zaručuje mu ji. Z tohoto
pojetí vychází hledisko autonomie vůle. Autonomie vůle je pojata jako způsob určení a utváření
vlastního  právního  postavení  jednotlivce  z  jeho  iniciativy  a  v  důsledku  jeho  chtění.  Je-li  první
hodnotou  právního  státu  svobodný  člověk  a  ochrana  jeho  přirozených  práv,  plyne  z  toho  pro
soukromé i občanské právo nezbytnost ponechat co nejširší prostor jeho rozhodnutí, jak je z vlastní
inciativy projeví a uskuteční“. (pozn. zvýraznění doplněno).

Občanský zákoník pak tato východiska zakotvil též jako základní zásadu soukromého práva, když
navázal na v současnosti již klasický právní dokument z doby osvícenství – Deklaraci nezávislosti
Spojených států amerických z roku 1776,  a v §  3 odst.  1 vyjádřil  uznání přirozeného práva
člověka  brát  se  o  štěstí  své  a  své  rodiny  a  osob  člověku  blízkých  způsobem,  který
bezdůvodně nepůsobí újmu druhým. Genialita takto formulované základní zásady, tedy vlastního
východiska  soukromého  práva  a  s  ohledem  na  přímé  propojení  svobody  člověka  (jeho  vůle)
s hodnotou lidské důstojnosti jakožto hodnoty nadřazené jinak nehierarchicky uspořádaným lidským
právům a svobodám a součásti materiálního jádra ústavního pořádku[5] též základní zásady právního
řádu jako celku, pak spočívá mj. též v tom, že ve vlastní definici přirozeně obsahuje též limit
svobody  jednotlivce.  Tímto  limitem  je  toliko  ta  skutečnost,  že  člověk  realizací  své  svobody
bezdůvodně působí újmu druhému či druhým. Takto vymezený limit svobody člověka plně odpovídá
mj. té skutečnosti, že z každého lidského práva či svobody člověka vyplývá státu, jak bylo uvedeno již
výše, triptych závazků – závazek respektovat,  tj. sám se zdržet zásahu, závazek chránit,  tj.
zajistit oprávněnému člověku ochranu před zásahy jiných soukromoprávních subjektů, a závazek
plnit, tj. aktivně činit kroky s cílem zajistit, že oprávněný člověk bude moci své lidské právo či
svobodu skutečně realizovat, a toto lidské právo či svoboda tak nebude působit toliko formálně.
Zakotvení limitu svobody člověka v podobě zákazu působit realizací své svobody bezdůvodně újmu
druhým lze  přitom vnímat  jako  projev a důsledek závazku chránit  svobodu všech lidí  ve
společnosti.

Význam takto stanoveného limitu pak nutně nachází svůj odraz v požadavku, aby jakýkoli zásah do
svobody člověka byl způsobilý nalézt své zdůvodnění v nezbytnosti chránit svobodu jiného
člověka před bezdůvodnou újmou, která by mu jinak, v případě neomezeného výkonu svobody
druhého, mohla být způsobena. Je tedy zřejmé, že autoritativní omezení svobody člověka v tomto
paradigmatu budou zaměřena negativně, tj. směrem usilujícím o vyloučení vzniku újmy druhému
(tedy  směrem  „aby,  ne  …“),  nikoli  pozitivně,  tj.  směrem  usilujícím  o  dosažení  pozitivně
definovaného obrazu člověka, mezilidských vztahů i společnosti jako takové (tedy směrem „aby …“).

https://www.epravo.cz/top/zakony/sbirka-zakonu/zakon-ze-dne-3-unora-2012-obcansky-zakonik-18840.html


A právě v této skutečnosti  lze spatřovat největší  rozdíl  mezi  demokratickým právním státem a
totalitním státem. Demokratický právní  stát  si  s  rozumnou střízlivostí,  vycházeje z  historických
zkušeností bolesti a zkázy, které s sebou vždy přinášely nejrůznější pokusy o autoritativní zajištění
společenského dobra, jakož i z bytostného přesvědčení o pravdivosti rčení o cestě do pekel, která je
dlážděna dobrými úmysly, neklade ambici přinést a zajistit konkrétnímu člověku dobro, nýbrž
toliko ambici působit tak, aby se ve společnosti neodehrávalo zlo a nespravedlnost. Tvůrcem
dobra v tomto státě může být toliko člověk sám pro sebe, přičemž je úkolem státu, aby k tomu
člověku poskytl dostatečný prostor svobody, v němž se tento člověk bude moci brát o štěstí a své
rodiny a osob jemu blízkých, a to s jedinou podmínkou, že tím nebude působit bezdůvodně újmu
druhému či  druhým. Jakkoli  toto paradigma může mnoha filantropům vyznívat na první  pohled
nesympaticky a nehumánně, opak je pravdou. Neexistuje totiž jiná cesta, jak každému jednotlivému
člověku dopřát jeho svobody, o níž naše právní kultura, ať již v rovině právní filozofie, či v rovině
pozitivního  práva,  uvažuje  jako  o  přirozeném právu,  pramenícím z  „pouhé“  skutečnosti  lidské
existence, a tím i jeho lidské důstojnosti, která je se svobodou, jak bylo řečeno již výše, přímo spjata.
Neexistuje jiná cesta, jak nepopřít filozofii společenské smlouvy, v souladu s níž je zdrojem veškeré
moci ve státě člověk – jednotlivec, který dobrovolně odevzdává část své přirozené svobody výměnou
za to, že veřejná moc bude zajišťovat ochranu a pomáhat mu naplňovat jeho práva, tj. že mu bude
přinášet službu a nikoli bič.

Je přitom vhodné poukázat na to, že přístup demokratického právního státu, pokud jde o ambice,
které si ve vztahu k člověku a společnosti klade, má svou silnou vnitřní logiku. Dovolme si na tomto
místě opět vyjít z moudrých slov Karla Jasperse, pronesených sice v trochu jiném kontextu, avšak se
stejnou  platností  pravdivých  i  pro  kontext,  jemuž  se  v  tomto  článku  věnujeme.  Karl  Jaspers
v souvislosti s posuzováním otázky viny poukázal na to, že pokud jde o ty druhy viny, které označil
jako morální vinu a metafyzickou vinu, nemohou tyto být objektem jakéhokoli vnějšího hodnocení,
jelikož takové hodnocení musí být nutně podmíněno láskou jakožto živým zájmem o duši bližního.[6]
Karl Jaspers zde poukazuje v podstatě poukazuje pouze na to, že osobuji si oprávnění přistupovat
k druhému v morálních kategoriích,  musím k tomuto člověku mít  prvé řadě bytostně
morální – mravní vztah, vztah lásky. Bez tohoto vztahu totiž nemohou morální kategorie zůstat
morálními, nýbrž se stávají pouze prázdnými floskulemi a často přímo i nemorálními (s ohledem na
svou falešnost) maskami násilného přístupu člověka k člověku.

Hlubokou pravdivost úvah Karla Jasperse lze plně chápat a dát jim nikoli pouze filozofickou, nýbrž i
právní (lidskoprávní) relevanci v případě, že dokážeme správně uchopit pojem lidské důstojnosti, jak
byl vymezen v judikatuře Ústavního soudu[7], a tudíž i to, co z člověka dělá subjekt a nikoli
objekt společenských vztahů a poměrů. Tím, co dělá člověka člověkem a co je zbavuje postavení
předmětu, je především jeho svobodná vůle a její uznání ze strany druhých. Dokážeme-li uznat
svobodnou vůli  druhého,  nutně musíme uznat též relevanci jeho prožívání,  jeho způsobu
vnímání věcí kolem sebe, jeho představ o natolik subjektivních kategoriích, jako je např. to,
co v životě přináší dobro a spokojenost. Osobovat si postavení toho, kdo prožívání či potřebám
člověka rozumí lépe než daný člověk, naopak znamená snížit tohoto člověka do pouhého předmětu
svého rozumu, svých znalostí,  své „odbornosti“,  což se s uznáním jakéhokoli  jeho svobody vůle
jakožto  relevantního  faktoru  nutně  vylučuje.  Takový  přístup  člověka  k  člověku  navíc  hraničí
s bohorovností  na straně jednoho a představuje ponížení na straně druhého (upřímně, my, kdo
v systému figurujeme jako „odborníci“, si k tomuto svému postavení zřejmě gratulujeme a jsme velmi
rádi, že stojíme na té „správné“ straně posuzujících a nikoli posuzovaných).

Opravdový  zájem  o  prožívání  a  potřeby  konkrétního  člověka,  prostý  jakéhokoli  povýšenectví
vlastního rozumu, znalostí a zkušeností, máme opravdu až v okamžiku, kdy nás k tomuto člověku
váže  nikoli  pouze  právní  závazek,  nýbrž  především  morální  závazek,  který  vyvěrá  z  vyšší,
transcendentální  kvality  našeho vztahu k  tomuto  člověku.  Tento vztah je  současně jediným



klíčem k tomu, abychom prožívání a potřeby člověka mohli poznat v jejich opravdovosti a
aby toto poznání nebylo pouze předmětem popření lidské důstojnosti daného člověka. Bez
vztahu upřímné lásky člověka k člověku je jakýkoli závěr o jeho prožívání, „dobru“, či „potřebách“
nikoli pravdivým projevem morálky, nýbrž toliko falešným moralizováním.

Mezi veřejnou mocí a člověkem přitom nikdy nemůže existovat vztah upřímné lásky. Veřejná
moc objektivně nemůže milovat lid již z toho důvodu, že sama o sobě není člověkem nadaným
schopností lidských citů, a i naše historická zkušenost dokládá, že jakékoli její snahy legitimizovat
sebe sama na základě těchto vyšších citů, znamenaly pro jednotlivce jen zkázu a záhubu, a to buď
„pouze“ duševní, či v nejzávažnějších případech i tělesnou. Není-li přitom veřejná moc schopná
milovat každého jednotlivého člověka, jak by mohla být objektivně schopná posoudit, co je
pro tohoto člověka „dobré“,  aniž by se současně mohla vyvarovat toho, že se na něm
dopustí násilí a razantně mu vnutí svou představu o „dobru“? Karl Jaspers tak velmi správně
zdůrazňuje, že „co je možné v nejužší spjatosti milujících se lidí, není dovoleno v distanci chladné
analýzy. Co platí před Bohem, neplatí proto ještě před lidmi“.[8]

Nové podoby totality

Správné pochopení výše popsaných právně filozofických východisek je nezbytným předpokladem
schopnosti pochopit podstatu totality a detekovat její rizika. S novou dobou se totiž již nelze spoléhat
toliko na to, že člověk dokáže poznat známou rétoriku materialistického přístupu člověku, která byla
typická pro období socialistického Československa a tzv. socialistickou zákonnost. S novou dobou
se objevují i nové totalizující tendence (ideologie), vycházející z jiných východisek, která nemusí
být svou povahou filozofická. Poměrně typická jsou pro moderní dobu východiska vědecká či za
vědecká vydávána a považována, přičemž v kontextu předmětu tohoto článku lze v této souvislosti
zmínit  např.  vývojovou psychologii,  či  různé doktríny  duševních a  vývojových poruch,  počínaje
staršími  „poruchami  chování“  až  po  jejich  humánnější,  v  současnosti  velmi  populární  mutaci
v podobě „poruch vztahové vazby“ (v praxi velmi často nazývaných s pomocí využití anglického
výrazu pro vztahovou vazbu jako „poruchy attachmentu“[9]).

Všechny  tyto  totalizující  tendence  (ideologie)  jsou  oproti  dědictví  materialistického  přístupu
k člověku tím nebezpečnější,  že samy stavějí na pojmosloví, které není zatíženo balastem
prožité  hrůzné  zkušenosti  s  totalitní  mocí,  a  tudíž  nejeví  žádné  zjevné  známky
nepřijatelnosti samo o sobě. Hovoříme se zde o „potřebách“ či „zájmech“ člověka. Nepřijatelnost
je v těchto ideologiích skrytá a spočívá v té skutečnosti, že ani ony samy, byť se v rámci svého
diskurzu oproti dřívějším politickým totalitám a jejich přístupu k člověku často i slovně vymezují,
nedokáží překročit paradigma vytyčeného žádoucího obrazu toho, jaký by měl člověk být,
jakož i samozvané svrchovanosti definovat, co je pro člověka „dobré“. Tento způsob uvažování
o člověku jde pak ruku v ruce s tím, že v okamžiku, kdy konkrétní člověk tento obraz nenaplňuje,
hovoří tyto ideologie o poruchách (člověk je tedy vnímán jako porouchaný) a samy o sobě slouží
jako nástroj legitimizace snah o nápravu či zmírnění této poruchy (tedy o jeho „opravu“).
Prostředky, jimiž tyto jednotlivé ideologie usilují o dosažení této opravy, se mohou lišit a nezřídka se
dostávat i  do vzájemného konfliktu,  což pak v praxi  může vést ke kompetenčním sporům mezi
pedagogy, psychology, lékaři apod.; všechny ideologie však spojuje ta skutečnost, že si bez pravého
citu upřímné lásky člověka k člověku, která může existovat jen mezi lidmi, kteří si jsou v životě blízcí,
osobují postavení toho, komu na dotčeném člověku „záleží“, kdo usiluje o jeho „dobro“ a kdo jediný
dokáže detekovat jeho „potřeby“ a „zájmy“, jelikož za tímto účelem nabyl potřebnou „odbornost“. Že
se s ohledem na absenci citu skutečné lásky člověka k člověku jedná toliko o falešně moralizující
postoj, sledující často v prvé řadě naplnění a uspokojení zájmů onoho „odborníka“ než dotčeného
člověka, svébytného nositele lidských práv a svobod, nadaného přirozeným právem brát se o štěstí
své i své rodiny a osob člověku blízkých způsobem, který bezdůvodně nepůsobí újmu druhému, je



s ohledem na výše uvedené více než zřejmé.

Pro svobodu člověka se pak tyto totalitarizační tendence (ideologie) stávají nebezpečné v okamžiku,
kdy si  je osvojí  veřejná moc a kdy je začne využívat jako legitimizační faktor pro své
autoritativní zásahy do svobody člověka.  Velmi výstižná je v tomto kontextu úvaha právního
filozofa J.  Přibáně,  který ve své eseji  Lid,  nebo populace? zmiňuje Michela Foucaulta,  přičemž
poukazuje  na  to,  že  „podle  Foucaulta  právní  stát  jako  politická  organizace  zmizel  s  koncem
absolutistické  monarchie  a  moderní  demokratické  revoluce  naopak  vedly  k  ustavení  sociální
disciplíny, která už netrestá zločince, ale dohlíží na převýchovu deviantů. Deviantem pak může být
kdokoliv, kdo se vymyká sociálním normám, od lumpenproletariátu před Židy nebo Romy až po
prostitutky nebo Svědky Jehovovy. Také proto Foucault označil i historický socialismus za svého
druhu rasismus, který usiloval o dohled nad tělem společností a péči o něj. Foucaultův potemnělý
obraz  moderní  společnosti  jako  disciplinovaného  celku,  kterým  sám  sebe  popisuje
biologickými a medicínskými metaforami, je důležitý pro to, abychom pochopili rasismus
jako  smrtelné  nebezpečí  pro  demokracii,  které  může  přijít  zrovna  tak  zprava,  jako  zleva.
Vzpomeňme na postavu komunistického funkcionáře v podání Rudolfa Hrušínského z Menzelova
filmu Skřivánci na niti,  který pod záminkou hygienické osvěty chodí koupat nezletilou romskou
dívku. Vymyslí si na to dokonce zákon, a když se ho dívka zeptá, kdo bude umývat její babičku,
funkcionář pohotově odpoví, že tu mají na starost zase policajti. A když potom policista skutečně
dorazí a zeptá se ho, podle jakého zákona že to pravidelně koupe nezletilou, funkcionář mu odpoví,
že přece podle zákona srdce.“[10] (pozn. zvýraznění doplněno).

Veřejná moc přitom často, jak dokládá i ostatně i filmový příklad zmiňovaný Jiřím Přibáněm, ani
nepotřebuje propsat tu kterou ideologii do podoby pozitivního práva, nýbrž jejím prostřednictvím
začne vhodně vyplňovat ty prostory, které jí pozitivní právní řád poskytuje. Tyto prostory
vytváří zcela přirozeně jazyk a možná ještě více výlučné spoléhání se na jazyk jako na stěžejního
nositele  obsahu právní  normy,  které dokáže paradoxně působit jako nástroj  vyprázdnění a
odcizení toho kterého pojmu jeho skutečnému obsahu. Ostatně, ne nadarmo se i nejslavnější
literární zpracování hrozby totality zaměřují  na jazyk, který v totalitní společnosti  nabývá zcela
novou kvalitu a funkci a namísto nástroje dorozumění, které je vždy vázáno na upřímnou snahu
komunikujících  subjektů  předat  a  pochopit  skutečný  obsah  vzájemného  sdělení,  se  stává
samoúčelným nástrojem, který na snahu dorozumět se a nést skutečný obsah, rezignuje. Jazyk
v totalitní společnosti tak působí jako nástroj odcizení, ideologizace člověka i veškerých
jeho  činností  a  v  konečném  důsledku  též  ritualizace  života  člověka  podle  vládnoucí
ideologie. Orwell v této souvislosti ve svém románu 1984 hovoří o jazyku „newspeak“, Václav Havel
ve své hře Vyrozumění o „ptydepe“.

Nejrůzněji ideologicky znásilnitelné pojmy jsou typické právě i pro systém veřejnoprávní ochrany
dítěte, jelikož tento systém se zaměřuje na jednu z nejintimnějších a nejkřehčích oblastí lidského
života, jimiž je vztah dětí a jejich rodičů a péče rodičů o své dítě. „Příznivý vývoj dítěte“ může být
ostatně v tomto ohledu velmi výmluvným příkladem, stejně jako zjevně totalitní „řádná výchova“.
Tyto pojmy obsahuje i český právní řád, a to především v zákoně č. 359/1999 Sb., o sociálně-právní
ochraně dětí (dále jen „ZSPOD“), jehož kořeny sahají navzdory okamžiku jeho přijetí do 60. let
minulého století[11], stejně jako samotný občanský zákoník (např. v rámci skutkové podstaty ústavní
výchovy),  který  sám o  sobě  je  jistě  výrazem snahy  přerušit  pojetí  práva  coby  nástroje  řízení
společnosti a života člověka, jak to ostatně dokládá nejen výše citovaná důvodová zpráva a vymezení
základních zásad soukromého práva, nýbrž rovněž jeho základní interpretační zásady, zakotvené
v § 2, v souladu s nimiž „každé ustanovení soukromého práva lze vykládat jenom ve shodě s Listinou
základních práv a svobod a ústavním pořádkem vůbec, se zásadami, na nichž spočívá tento zákon,
jakož  i  s  trvalým zřetelem k  hodnotám,  které  se  tím chrání.  Rozejde-li  se  výklad jednotlivého
ustanovení  pouze podle  jeho slov  s  tímto příkazem, musí  mu ustoupit.“  (odst.  1);  „zákonnému

https://www.epravo.cz/top/zakony/sbirka-zakonu/zakon-ze-dne-9-prosince-1999-o-socialne-pravni-ochrane-deti-1754.html


ustanovení nelze přikládat jiný význam, než jaký plyne z vlastního smyslu slov v jejich vzájemné
souvislosti a z jasného úmyslu zákonodárce; nikdo se však nesmí dovolávat slov právního předpisu
proti jeho smyslu“ (odst. 2); a „výklad a použití právního předpisu nesmí být v rozporu s dobrými
mravy a nesmí vést ke krutosti nebo bezohlednosti urážející obyčejné lidské cítění“ (odst. 3).

Měl-li by být shrnut účel všech těchto základních interpretačních klauzulí, mohlo by být jednoduše
konstatováno, že tyto mají sloužit jako pojistky zachování skutečného obsahu i účelu práva a
zabránit jeho využívání toliko jako nástroje absurdity a odcizení, hodného románu Franze
Kafky.  Václav  Havel  tento  způsob  využívání  práva,  před  nímž  bychom nyní  i  díky  citovaným
interpretačním klauzulím, měli zůstat ušetřeni, popsal ve své slavné eseji Moc bezmocných, když
poukázal na to, že k právu je třeba přistupovat tak, aby se nestalo pouze „fasádou“, zakrývající
„skutečnou podstatu právní praxe: post-totalitní manipulaci společnosti“[12], a aby nesloužil stejně
jako ideologie jako „onen „alibistický“ most mezi systémem a člověkem, který usnadňuje člověku
vstup do mocenské struktury a službu mocenské svévoli: „alibi“ mu totiž umožňuje obelhat se
iluzí,  že nedělá nic jiného, než dodržuje zákony a chrání společnost před zločinci.“[13]
(pozn. zvýraznění doplněno). V kontextu tohoto článku by se přitom pouze stačilo nahradit poslední
slova z citované části textu Václava Havla slovy „a naplňuje potřeby dítěte“ či „slouží zájmu dítěte“,
či dokonce „jedná v nejlepším zájmu dítěte“; jejich platnost by přitom zůstala nedotčena.

Má-li být tedy člověku skutečně zajištěna účinná ochrana před totalitou a různými totalizujícími
tendencemi a směry (ideologiemi), je nezbytné přijmout imperativ přistupovat k interpretaci a
aplikaci práva takovým způsobem, který neumožní autoritativní zásah do svobody člověka
ve jménu jeho „dobra“, naplňování jeho „potřeb“ či jednání „v jeho zájmu“, tj. který povede
k  dosahování  pozitivně  vymezených  cílů,  ať  by  se  tyto  cíle  zdály  sebevědečtější,  či
sebebohulibější. Jedině při zachování tohoto imperativu budou současně naplněny i citované základní
interpretační klauzule občanského zákoníku, a tudíž soukromého práva jako takového. Odkazovat se
v rámci  pojednání  o  systému veřejnoprávní  ochrany dítěte na soukromé právo a jeho základní
principy,  včetně interpretačních klauzulí,  přitom není  nepřesné,  jelikož tento systém, jakkoli  je
zajišťován správními orgány, přímo navazuje na soukromoprávní vztah rodič dítě a od něj odvozuje
též svou působnost. Občanský zákoník se tak nutně stává základním interpretačním předpisem,
pokud jde o zásahy směřující do autonomie dítěte a jeho rodiny, též pro ZSPOD.

Význam práva jakožto jediného účinné ochrany člověka před totalitou

Účinnou ochrany člověka před totalitou a různými totalizujícími tendencemi a směry nebude možné
nikdy zajistit, nerezignuje-li veřejná moc na představu, že morální kategorie, jako je „dobro“,
„potřeby“, „zájem“ či „blaho“ člověka lze zajistit jejím autoritativním výkonem.  Pozitivní
vymezení zaměření autoritativního výkonu veřejné moci je totiž vždy nutně spjato s aspirací na
vykrytí všech případných mezer, které by se na cestě k onomu pozitivně definovanému „dobru“,
„potřebám“,  „zájmům“  či  „blahu“  mohly  objevit.  Tím  pak  přirozeně  dochází  k  postupnému
rozepíná pomyslných křídel autoritativního výkonu veřejné moci, který se bude snažit čím
dál  tím více  podchytit  veškeré  oblasti,  které  mu aktuálně  cíl  v  podobě  zajištění  pozitivně
vytyčeného „dobra“,  „potřeb“,  „zájmu“ či  „blaha“  člověka ztěžují.  Zcela  konkrétním a  reálným
příkladem  může  být  důraz  na  blíže  nedefinovanou  „prevenci“,  který  aktuálně  systémem
veřejnoprávní ochrany dítěte (a zřejmě nejen jím) silně rezonuje a který velmi často nabývá podobu
snahy „pochytit závadového (či humánněji „ohroženého“) jedince v zárodku a vrátit jej zpět na cestu
k majoritě“. Že se jedná o přístup, který s sebou nutně nese riziko sociálního útlaku držitelů
moci, kteří tímto způsobem vědomě či nevědomě zvyšují tlak na člověka, aby se přizpůsobil
takovému způsobu života, který je v dané společnosti považovaný za „normální“, a který je
tak většinově akceptovaný, je nezpochybnitelné.

Skutečná demokracie, má-li  být zachován přívlastek „demokratický“ v konceptu demokratického



právního státu, však není založena na tom, že se snaží menšinový způsob života, postojů a
hodnot, čím dál tím více přibližovat většině, nýbrž že tento menšinový způsob života, tyto
menšinové postoje i hodnoty chrání a udržuje (do té míry, dokud nepůsobí bezdůvodně újmu
druhému), čímž si střeží diverzitu a pluralitu jako ústřední hodnotu společnosti jako takové. Cíle
v podobě zachování diverzity a plurality ve společnosti je způsobilé dosáhnout toliko právo,
je-li k němu přistupováno nikoli jako k nástroji řízení společnosti, ale v souladu s jeho
liberální prapodstatou, opírající se o respekt, ochranu a naplňování lidských práv a svobod
člověka.  Velmi  výstižně  to  popisuje  právní  filozof  Jiří  Přibáň  nejen  ve  své  publikaci  Disidenti
práva[14], nýbrž rovněž ještě v explicitnější formě, který mu umožnil volnější formát eseje, ve svém
textu Volební karneval, když poukazuje na to, že „stát se může proměnit v sartrovské „peklo těch
druhých“,  jejichž názory a vůle hrozí  nejen převládnout,  ale i  zničit  všechny,  kdo se jim příčí.
Demokratická společnost si totiž paradoxně vytváří svou vlastní politickou teologii, ve které
vůle boží nahrazuje rousseauovská obecná vůle lidu, která není jen aritmetickým součtem
individuálních vůlí občanů, ale zcela zvláštní vůlí, proti níž rebelovat znamená se provinit
se nejtěžším politickým zločinem. Moderní demokratický stát tak musí být současně ústavní stát
chránící  občanská  práva  a  svobody,  protože  jinak  hrozí,  že  demokracie  ve  jménu politické
jednoty začne vymýtat „ďábla“ ze všech odpadlíků, rebelantů a disidentů. Zákon, jak tvrdil
anglický soudce a politik Edward Coke, je umělý rozum a rozum je podle něj životem zákonů. Jestliže
moderní stát je právním státem, musí reprezentovat rozum i proti každé snaze demokratické
společnosti  vytvářet  násilím  jednotu.  Takový  stát  musí  chránit  jednotlivce  proti  každému
kolektivu i případně proti všem politickým vůdcům, kteří se pasují na mluvčí lidu i jeho zájmů.
Jinými slovy, proti rousseauovské fantasmagorii o státu jako pedagogickém ideálu, který
může násilím nutit  ke svobodě, je třeba vždy upřednostnit Lockovu představu ústavně
omezené vlády.“[15] (pozn. zvýraznění doplněno).

Karl Jaspers pak hovoří o úsilí nastolit takové uspořádání věcí veřejných, v nichž moc bude sama
sebe omezovat lidskými právy a svobodami člověka, jako o politické a morální vině [pozn. autorky
rozuměj též ve smyslu odpovědnosti] každého člověka a člověčenství jako takového, když uvádí,
že „je osudem každého člověka, aby byl zapředen do mocenských poměrů, jejichž prostřednictvím
žije. Toto je nevyhnutelná vina všech, vina člověčenství. Této vině čelíme tím, že se zasazujeme o
moc, která uskutečňuje právo, lidská páva. Zanedbat spolupráci na strukturování mocenských
poměrů,  na boji  o  moc ve  smyslu služby právu je  základní  politickou vinou,  která je
současně vinou morální.“[16] (pozn. zvýraznění doplněno). Karl Jaspers současně připomíná, že
„politická vina se stává morální vinou tam, kde je mocí zničen smysl moci – tj. nastolení práva,
étos a čistota vlastního národa. Neboť tam, kde moc sama sebe neomezuje, je násilí a teror, který
končí zničením života a duše.“[17] (pozn. zvýraznění doplněno).

Citované úvahy by bylo možné i s oporou o to, co bylo uvedeno již výše, shrnout do teze, že právo
jako systém nesmí,  nemá-li  se stát nástrojem řízení společnosti,  a tudíž nástrojem totality ve
společnosti, sledovat jiný účel, než opět a pouze účel právní. Právo tedy musí být zdrženlivé,
musí přijmout zcela logické meze svého působení, a vyvarovat se osobování si jakýchkoli jiných
účelů, ať již by to měly být účely mocenské, či morální. V prvním případě by se vytrácelo ono
nezbytné pnutí mezi ním a mocí, v druhém případě by se tím zbavovalo své pravdivosti, jelikož jeho
výkon objektivně nemůže naplnit požadavek upřímné lásky člověka k člověku jakožto blízké osobě,
což by jej zatěžovalo falešností jeho závěru o „dobru“, „potřebách“, „zájmu“ či „blahu“ toho, vůči
němuž je vykonáváno. Nemá-li  se pak právo vzdálit  svému skutečnému účelu v demokratickém
právním státě a nestát se jen alibistickým krytím pro právo aplikující  subjekty – držitele moci,
patřícím v Havlově dělení spíše do světa „zdání“, než do skutečného, pravdivého světa, pak musí
respektovat, že jeho základem budou vždy lidská práva a svobody. Tyto současně nesmí vykládat
tak, aby je vzdaloval jejich základnímu účelu ve společnosti, tj. zajištění svobody a rovnosti
(formální, materiální ve smyslu rovnosti příležitostí i inkluzivní) všech lidí ve společnosti.



Není bez zajímavosti, že tento náhled na úlohu práva ve státě, který si osobuje jak přívlastek právní,
tak i  přívlastek demokratický,  je  vlastní  nejen právní  filozofii,  nýbrž nachází  své vyjádření  též
v rovině pozitivního práva. Zmínit lze v této souvislosti přímo v kontextu práv dítěte koncept tzv.
přístupu založeného na právech dítěte, který formuloval Výbor OSN pro práva dítěte. Výbor OSN
pro  práva  dítěte  tento  přístup  vymezil  vůči  přístupu  represivnímu  i  přístupu  opatrovnickému.
Zdůraznil,  že represivní přístup přistupuje k dítěti  jako k pachateli,  provinilci,  kterého je třeba
napravit, a opatrovnický přístup pak jako k objektu péče, který je třeba zachránit. Poukázal přitom
na to, že ani jeden z těchto přístupů nerespektuje lidskou důstojnost dítěte, tj. skutečnost, že dítě je
jako svébytná lidská bytost nadáno svými vlastními lidskými právy a svobodami, které mu náležejí
zcela přirozeně jako každému jinému člověku již z „prostého“ titulu jeho lidské existence.
Z tohoto důvodu nemůže být ani represivní přístup k dítěti, avšak ani opatrovnický přístup k dítěti
považován za souladný s Úmluvou o právech dítěte, jelikož Úmluva o právech dítěte přikazuje, aby
v přístupu veřejné moci k dítěti byl vždy respektován a naplňován přístup založený na právech
dítěte.[18]

Skutečnost,  že  přístup  založený  na  právech  dítěte  rezignuje  nejen  na  „nápravu“  dítěte
prostřednictvím  uplatňování  sankcí  vůči  dítěti,  nýbrž  rovněž  na  jeho  „záchranu“  dítěte,  není
navzdory tomu, jak kontroverzně může tato teze na první poslech znít, ničím jiným než jen logickým
vyústěním společenského vývoje. Nejedná se totiž o nic jiného, než o vyjádření smyslu doktríny
lidských práv a svobod jako takové. Celý dosavadní boj o lidská práva a svobody byl vždy nesen
v duchu zajištění svobody člověka jak od jeho „nápravy“, nezasáhl-li samozřejmě bezdůvodně do
prostoru svobody jiného, tak od jeho „záchrany“, a to bez ohledu na ideologii, v jejímž jménu by tato
záchrana měla být vedena. Smyslem Úmluvy o právech dítěte a uznání dítěte jako plnohodnotného
nositele lidských práv a svobod, tedy ve zkratce jako lidskou bytost, je tak vyjádřit, že není důvod
vyčleňovat děti z benefitů, kteří si dospělí prostřednictvím trvání na dodržování principu
vlády práva, dopřávají.

Rezignace na „nápravu“ člověka či jeho „záchranu“ pak nutně znamená, že dochází ke vzniku
mezer, které veřejná moc nebude moci pokrýt, aniž by nenarušila požadavek legitimity
svého výkonu, opírajícího se o právo jako systém, jehož součástí, respektive základem jsou
právě lidská práva a svobody. Výbor OSN pro práva dítěte to vyjadřuje mj. tím, že uvádí, že „v
přístupu  založeném  na  právech  dítěte  je  proces  realizace  práv  dítěte  stejně  důležitý  jako
výsledek.“[19] Tyto mezery však nejsou ničím nežádoucím, jak bývají často ve společnosti vnímány.
Jsou naopak jen přirozeným důsledkem toho, že svoboda člověka nemůže být praktická a
účinná,  pokud  veřejná  moc  nerezignuje  na  působení  v  takových  kategoriích,  jako  je
„řádné“-„neřádné“, „žádoucí“-„nežádoucí“, „dobré“-„špatné“, „správné-nesprávné“ apod., a
neomezí se na „chladné“ uvažování v kódu „po právo-proti právu“, tedy v kódu „legální-
nelegální“.[20] Ve vztahu k dětem a rozsahu jejich svobody, stejně jako svobody jejich rodiny,
popsal bytostnou humanitu tohoto přístupu Vrchní soud Anglie a Walesu, a to shodou okolností
v případu, v němž se zabýval vymezením kritérií vymezení situace sociálního ohrožení dítěte, tedy
situace, která zakládá legitimitu vstupu veřejné moci do prostoru svobody dítěte a jeho rodiny.
Vrchní soud Anglie a Walesu konkrétně konstatoval, že „společnost musí být ochotná tolerovat velmi
různé  standardy  rodičovství,  včetně  [rodičovství]  excentrického,  sotva  adekvátního  či
nekonzistentního. Z toho vyplývá, že děti budou mít nevyhnutelně jak velmi rozdílné zkušenosti se
svými rodiči, tak [budou zažívat] nerovné důsledky z toho vyplývající. To znamená, že některé děti
budou zažívat znevýhodnění a újmu, zatímco jiné budou prospívat v milující atmosféře bezpečí a
emocionální stability. Toto jsou důsledky naší omylné humanity a není úkolem státu ušetřit
děti  všech  důsledků  defektního  rodičovství.  To  by  jednoduše  nebylo  jakkoli
proveditelné.“[21]  (pozn.  zvýraznění  doplněno).

Bylo  by  přitom nesprávné vnímat  důraz  na  respektování  přístupu  založeného  na  právech  a



principu vlády práva, spojeného nutně vždy s určitou děravostí[22], mají-li zůstat součástí této vlády
práva lidská práva a svobody, jako rezignaci na zlepšování životních podmínek a příležitostí,
hovoříme-li o dětech, pak životních podmínek a příležitostí dětí, jak se s tím v praxi lze často setkat.
To by odporovalo jeho vlastní definici z pera Výboru OSN pro práva dítěte, která vedle nezbytnosti
rozvoje schopnosti držitelů práv nárokovat si svá práva zmiňuje též, a to dokonce na prvním
místě,  schopnost  nositelů  povinností  dostát  svým  závazkům  respektovat,  chránit  a
naplňovat lidská práva a svobody dítěte.[23] Přístup založený na právech dítěte tak (podobně
jako koncept inkluzivní rovnosti – viz poznámka pod čarou č. 2) odkazuje k prostředí, jehož je dítě
součástí. Nezapovídá tedy, aby působením veřejné moci docházelo k práci s prostředím, v němž dítě
žije, tedy v konečném důsledku se společností jako takovou, a to v tom smyslu, aby tato ve všech
svých součástech dokázala lépe dostát závazkům, které pro stát z lidských práv a svobod dítěte
vyplývají,  tedy aby dokázala zajistit  příležitost realizovat všechna svá lidská práv a svobody na
rovnoprávném základě s ostatními, aniž by využití těchto „příležitostí“ podmiňovala naplněním
pozitivně definovaných očekávání  toho,  jaký  by  měl  člověk být,  jaké životní  postoje  a
hodnoty by měl zastávat a jaký způsob života by měl vést, nepůsobí-li tento člověk realizací své
svobody újmu druhým.

Tento  přístup  ostatně  plně  odpovídá  především  typovému  závazku  naplňovat,  jakož  i  výše
zmíněnému ideálu inkluzivní rovnosti. Přístup založený na právech dítěte tak toliko zapovídá, aby
„dobro“, „potřeby“, „zájem“ či „blaho dítěte“, anebo slovy českého vnitrostátního právního
řádu  jeho  „příznivý  vývoj“  či  „řádná  výchova“  byly  zajišťovány  na  úkor  dítěte,  tedy
prostřednictvím autoritativních zásahů směřujících proti dítěti samotnému.  Jinými slovy,
přístup založený na právech dítěte přikazuje, aby práva zůstala pro oprávněného člověka v každém
případě právy a aby nedošlo k jejich odcizení od vlastních kořenů doktríny lidských práv a svobod,
v němž by tato sloužila jako zdroj legitimity řízení života dítěte a jeho rodiny, zbavující je v konečném
důsledku svobody i tam, kde jejím výkonem nepůsobí bezdůvodně újmu druhému. Takové odcizení je
skutečně hodno toliko Havlovy post-totalitní společnosti.[24]

Stinné stránky vědeckého přístupu k člověku

S vědomím uvedeného se tak klíčem k systému veřejnoprávní ochrany dítěte musí stát obsah
jednotlivých lidských práv a svobod dítěte. Tento systém tak navzdory svému pojmosloví, které
v části zcela jednoznačně odkazuje k dědictví socialistické zákonnosti („řádná výchova“), v části pak
staví na zcela vágních, navíc rovněž pozitivně definovaných kategoriích („příznivý vývoj“),  si  již
napříště jakožto systém autoritativního výkonu veřejné moci (zajišťovaného správními orgány, které
se  domáhají  přijetí  těch vůbec nejrazantnějších  opatření  vůči  rodině  dítěte  u  soudu),  nemůže
definovat své zaměření pozitivně. Tím by zcela popřel uznání přirozeného práva člověka brát se o
štěstí své a své rodiny a osob člověku blízkých způsobem, který bezdůvodně nepůsobí újmu druhým
a ani změnou pojmosloví („příznivý vývoj“ či „potřeby dítěte“ namísto „řádné výchovy“) by se
neoprostil od hrubě antiliberálního, totalitarizačního konceptu, v němž rodiče odpovídají
za výchovu svého dítěte společnosti, který byl do českého právního řádu implementován rovněž
jako součást socialistické zákonnosti.[25]

Budeme-li respektovat, že i dítě musí být z titulu svého lidství nadáno přirozeným právem brát se o
štěstí své a své rodiny a svých osob blízkých způsobem, který bezdůvodně nepůsobí újmu druhým,
nutně musíme akceptovat, že i východiskem veřejné moci k němu musí být jeho svoboda.
S ohledem na skutečnost, že dítě je do určitého stadia svého vývoje závislé v realizaci svých lidských
práv a svobod na dospělých, nabývá tato jeho svoboda po dobu tohoto stavu závislosti přirozeně
podobu základního (lidského) práva dítěte na svobodu své rodiny. Toto základní (lidské) právo
dítěte je explicitně vyjádřeno na řadě míst Úmluvy o právech dítěte, především pak v čl. 5 a čl. 18



odst. 1, který uznává právo dítěte na to, aby primární odpovědnost za zajištění péče o něj, a tudíž i
jeho ochrany, a jeho výchovy nesli jeho rodiče. Existenční provázanost práv dítěte s právy jeho
rodičů je však patrná též na dalších místech Úmluvy o právech dítěte, na nichž tato Úmluva zdánlivě
hovoří o základních (lidských) právech rodičů, přičemž je s ohledem na její zaměření zřejmé, že se
opět nemůže jednat o nic jiného, než o základní (lidská) práva dítěte (např. čl. 9 odst. 2 Úmluvy o
právech dítěte).

Skutečnost, že má-li již někdo určovat za dítě a jménem dítěte způsob realizace jeho lidských práv a
svobod, není-li dítě dosud schopné projevit svou svobodnou vůli, je touto osobou jeho rodič a nikoli
stát či jím legitimizovaný odborník, nutně vyplývá z již výše uvedené teze Karla Jasperse, svazující
vztahy v oblasti morálky s podmínkou upřímné lásky člověka k člověku. Jedině tato láska totiž
dává klíč do duše druhého a umožňuje pravdivě seznat to, co je pro milovanou bytost dobré, co tato
bytost potřebuje, co je v jejím zájmu a co jí  přináší pocit blaha. Taková upřímná láska je jistě
objektivně možná mezi dítětem a jeho rodičem a lze ji v tomto vztahu i předpokládat. Vyloučena je
však již  v takových vztazích,  jako je vztah dítěte a odborníka,  kam s ohledem na udržení role
odborníka ani nepatří, a tím spíše pak vztah dítěte a veřejné moci. Z důvod absence této lásky tak
jakékoli jejich představy o „dobru“ dítěte, jeho „potřebách“, „zájmech“ či „blahu“ nutně, v duchu
filozofie Karla Jasperse, postrádají legitimitu (láska zde totiž působí jako legitimizační faktor) a jsou
zatíženy falešným moralizováním, které je navíc, jak vyplynulo z výše uvedeného, též mimořádně
nebezpečné. Odborníci i  vykonavatelé veřejné moci se i v demokratickém právním státě typicky
rekrutují z řad většiny, a v případě, že by jim bylo svěřeno oprávnění rozhodovat o obsahu morálních
kategorií, nutně by hrozilo, že by do těchto kategorií promítali své většinové představy o „dobru“,
„potřebách“,  „zájmech“  či  „blahu“  dítěte,  čímž  by  v  konečném důsledku  působili  uniformizaci
společnosti.

K tomuto argumentu lze navíc připojit argument opírající se o lidskou důstojnost, jíž je nadán každý
člověk a která by rovněž každému člověku, včetně dítěte, měla být dopřána. Je-li  přitom lidská
důstojnost spojena se svobodou vůle a dítě je ještě v takovém stavu závislosti na dospělých osobách,
že nedokáže svou svobodnou vůli formovat a stát se tak architektem svého života, splývá jeho
svobodná vůle nutně se svobodnou vůlí jeho rodiny, která dočasně bude projektovat život
dítěte pro dítě a jménem dítěte. Rodina se tak stane architektem života dítěte, a to v tom rozsahu,
v němž dítě tuto funkci dosud nemůže převzít.

Jakýkoli jiný přístup, který by na úkor svobody rodiny jako celku upřednostňoval názor odborníka či
vykonatele veřejné moci, by naopak znamenal narušení lidské důstojnosti. Znamenal by, že je zde
někdo, kdo si osobuje postavení odborníka na druhého, tedy opět na to, co je pro druhého „dobré“,
co je jeho „potřebou“, v jeho „zájmu“ či co znamená jeho „blaho“, staví tím fakticky druhého do
postavení předmětu své odbornosti, což je však s imperativem lidské důstojnosti jen těžko slučitelné.
Velmi výstižně to uvádí např. Kateřina Šimáčkové ve své eseji Nikdo není svobodný, pokud nejsou
svobodní všichni, když zdůrazňuje, že „do lidské důstojnosti však můžeme zasáhnout i tím, že z této
lidské bytosti  učiníme objekt  péče státu či  odborníků,  aniž  bychom ji  respektovali  jako aktivní
subjekt, který rozhoduje v rámci svých schopností o svém osudu.“[26]

Odbornost na „dobro“, „potřeby“, „zájem“ či „blaho“ druhého člověka neexistuje; lidská
důstojnost každého člověka ji totiž vylučuje. Děti přitom v tomto ohledu nejsou výjimkou, jakkoli
jsou právě ony, zřejmě s ohledem na svou zranitelnost, vystaveny atakům různých odborností, které
předřazují své závěry svobodné vůli jejich rodičů, případně i dětí samotných, dokáží-li tyto již svou
svobodnou vůli formovat a projevovat. Tyto odbornosti mají tendenci prezentovat rodiče, pokud jde o
vymezení „dobra“, „potřeb“, „zájmu“ či „blaha“ jejich dítěte jako nekompetentní či nedostatečně
kompetentní (za kompetentního či zkompetentňujícího se je rodič považován až v okamžiku, kdy
začne naplňovat odborný názor). Je přitom třeba si uvědomit, že i dítě je jen abstraktní kategorie a
ten, o koho při výkonu veřejné moci jde, je nejen dítě, ale především Jana Nováková, Arnošt Hrubý,



Pavel  Novotný,  Lucie  Nevychovaná  apod.  Tato  skutečnost  je  daleko  podstatnější  než
skutečnost, že se jedná o dítě. Není přitom v silách žádné odbornosti, osobující si schopnost
určovat  „dobro“,  „potřeby“,  „zájmy“ či  „blaho“ druhého,  tuto skutečnost  pojmout,  jelikož se to
vylučuje s vlastní podstatou přístupu odborníka k člověku, má-li  tento přístup zůstat přístupem
odborným.  Podstatou a základem jakéhokoli  oboru,  a  tedy i  odbornosti  jsou totiž  vždy
abstraktní kategorie a pojmy, které jsou příliš úzké na to, aby dokázaly pojmout člověka
v jeho jedinečnosti a realitu jeho života.

Karl Jaspers sice v jiné souvislosti,  avšak velmi výstižně, poukazuje na imanentní přítomnost
nenávisti v kolektivním hodnocení lidí, když zdůrazňuje, „že typologické pojetí něco vystihuje
nesmí svádět k domněnce, že jsme poznali každého jedince, uvažujeme-li o něm jako o někom, koho
se ona všeobecná charakteristika týká. To je způsob myšlení, který se táhne jako prostředek
vzájemné nenávisti národů a lidských skupin.  Tohoto způsobu myšlení, pro většinu bohužel
přirozeného a samozřejmého, použili národní socialisté – a to tím nejhorším způsobem – a vtloukli jej
lidem do hlav svou propagandou. Bylo tomu tak, jako by již neexistovali lidé, nýbrž jen ony kolektivy.
Není národa jako celku, všechna vymezení, která zavádíme, abychom jej určili, jsou překračována
povahou faktů. (…) To je myšlení a hodnocení v pojmech kolektivů, které svou subsumací každého
jedince pod toto všeobecné jsou radikálně falešné a samy o sobě nelidské, ať už se děje v dobrém,
nebo ve špatném smyslu“[27]. (pozn. zvýraznění doplněno).

Jiří  Přibáň pak upozorňuje  na to,  že  „dnes už  víme,  že  vědecký rozum může mít mnohem
hroznější politický účinek než lecjaký společenský předsudek a že vědci lžou, zamlčují fakta,
vytvářejí klany, podlézají mocným, podléhají panice a hlídají si privilegia stejně jako kdokoli jiný.
Věda se sama ukázala být  mocným společenským předsudkem,  a  ne  zdrojem politického
osvobození a morální nápravy lidstva, jak slibovali osvícenci. (...) Namísto toho je třeba existující
předsudky kultivovat do té míry, aby nás přestaly ohrožovat ve společné existenci. Smysl kultivace
tak spočívá v uznání vzájemných rozdílů, jejichž symptomem jsou právě předsudky, a současně v
nesnadném úkolu nalézat,  co  je  nám navzdory všem rozdílům společné."[28]  (pozn.  zvýraznění
doplněno).

Uvedené tak pouze z mnoha stran demonstruje,  že je-li  obsah jednotlivých lidských práv a
svobod  dítěte  odvozován  od  mimoprávní  odbornosti,  ať  již  jakékoli,  dochází  doslova
k převrácení smyslu i účelu lidskoprávní doktríny naruby. Člověk je zbavován moci se na svá
práva odkazovat,  prosazovat  je  a  hájit  je,  jelikož  tato  jsou mu tím,  že  jsou svěřena do rukou
„odborníků“, odcizena. On sám přece potřebnou „odbornost“ na to, aby vůbec dokázal svá práva
seznat, mít nemůže. Není tak tím, z jehož přirozené svobody je odvozována veškerá veřejná moc ve
státě, nýbrž je uvrhován do postavení výkonu této veřejné moci, do situace závislosti a bezmoci, jak
ostatně připomíná i Karl Jaspers, když zdůrazňuje, že „právo máme ve skutečnosti jen tehdy, máme-li
současně moc za ně bojovat. Tam, kde je naprostá bezmocnost, je pouze možnost na ideální právo
duchovně apelovat.“[29]

Tento „odborný“ přístup k obsahu jednotlivých lidských práv a svobod dítěte vede až příliš k tomu, že
jako lidská práva dítěte jsou formulována taková práva, která přímo odkazují k zásahu
veřejné moci do svobody dítěte a jeho rodiny a nikoli ke svobodě od takového zásahu, jak by
to odpovídalo podstatě lidskoprávní doktríny (typickými příklady je např. „právo dítěte na výchovu“;
„právo dítěte na bezpečné a stabilní prostředí“, byť by tímto prostředí mělo být prostředí ústavu;
„právo dítěte na hranice a předvídatelné prostředí“, byť by tímto prostředím nadaným „hranicemi“ a
„předvídatelností“  mělo  být  uzavřené  režimové  -  převýchovné  zařízení  apod.).  Případně  jsou
dezinterpretována  skutečně  existující  lidská  práva  a  svobody  dítěte,  a  to  takovým
způsobem, že tato jsou fakticky stavěna na roveň základních povinností, plně srovnatelných
s brannou povinností (způsob, jakým je v českém prostředí nahlíženo na právo dítěte na povinné



základní vzdělání, je toho ostatně více než výmluvným důkazem).

V tomto „odborném“ přístupu právo jako systém ztrácí svůj původní účel, tj. chránit prostor
svobody  jednotlivce  před  snahou  veřejné  moci  tento  prostor  ovládnout,  člověka
programovat  a  společnost  jako  celek  sjednotit.  Namísto  sjednocení  opírající  se  o  uznání
diverzity a vzájemný respekt a toleranci,  se jedná o sjednocení v podobnosti,  které je navíc
dosahováno prostřednictvím státem legitimizovaného násilí. Totalitarizační tendence tohoto přístupu
je více než zjevná.

Systém veřejnoprávní ochrany dítěte ve světle přístupu založeného na právech dítěte

Východiskem  vymezení  úlohy  systému  veřejnoprávní  ochrany  dítěte,  kterou  by  tento  měl
v demokratickém státě plnit tak, aby současně nepůsobil jako nástroj, který tuto společnost bude
totalizovat, by tedy mělo být uznání přirozeného práva dítěte brát se o štěstí své a své rodiny
způsobem, který bezdůvodně nepůsobí újmu druhým, s tím, že po dobu závislosti dítěte na
jeho rodičích, vykonávají toto přirozené právo dítěte za dítě a jménem dítěte jeho rodiče.
Korektivem způsobu výkonu této svobody dítěte za dítě a jménem dítěte pak stejně jako v případě
jakéhokoli  jiného člověka bude limit  v  podobě zákazu působit  bezdůvodně újmu druhému.  Ani
rodiče  tak  způsobem,  jakým budou  realizovat  svobodu  svou  i  dítěte,  nemohou  dítěti
bezdůvodně působit újmu.

Má-li přitom dítě zůstat uchráněno všech totalitarizačních tendencí, a to včetně těch, které vycházejí
z různých typů odborností, osobující si expertízu v oblasti jeho „dobra“, „potřeb“, „zájmu“ či „blaha“,
a má-li dojít k naplnění imperativu přistupovat k dítěti na základě jeho práv, k jehož respektu a
naplňování zavazuje Úmluva o právech dítěte (jakož i jakýkoli jiný lidskoprávní dokument), pak je
třeba onu „újmu“ definovat opět pouze a výlučně prostřednictvím lidských práv a svobod
dítěte. K jejich ochraně před rodiči ostatně tento systém slouží, což vyplývá mj. i z té skutečnosti, že
nejvyšším hlediskem tohoto systému je nejlepší zájem dítěte[30],  který je bytostně normativním
pojmem, který opět neodkazuje k ničemu jinému než k jednotlivým lidským právům a svobodám
dítěte a přístupu založenému na právech.[31]

Je přitom třeba si klást otázku, jakým lidským právům a svobodám dítěte má být v demokratickém
právním státě, pyšnícím se přívlastkem liberální, přiznána taková závažnost, že se tyto budou moci
stát legitimním důvodem pro narušení svobody dítěte i jeho rodiny. S ohledem na význam svobody
člověka a jejího účinného respektování, ochrany i naplňování jakožto jediného skutečného zdroje
ochrany před totalitarizací společnosti, jí musí být přiznáno skutečně výjimečné postavení, což
demonstruje ostatně i  hodnota lidské důstojnosti,  která je se svobodou člověka – jeho
svobodou vůle – přímo spjata.  Tomuto výjimečnému postavení mohou již konkurovat toliko
absolutní  práva  dítěte,  a  to,  s  ohledem na  kontext  zajišťování  péče  o  dítě  a  jeho  ochrany,
především právo dítěte na život  (čl.  6 odst. 1 Úmluvy o právech dítěte), právo dítěte nebýt
vystaven mučení a jinému krutému, nelidskému či ponižujícímu zacházení nebo trestání [čl.
37 písm. a) Úmluvy o právech dítěte] a právo dítěte na svobodu od všech forem násilí (čl. 19
Úmluvy o právech dítěte).

Do svobody rodiny dítěte tak nebude možné v rámci výkonu veřejné moci,  a tudíž ani v rámci
systému  veřejnoprávní  ochrany  dítěte,  zasáhnout  za  účelem  zajištění  jeho  blíže  neurčeného
„příznivého vývoje“, či „řádné výchovy“, a to i v případě, že by skutečná podstata těchto pojmů měla
být zatemněna jejich spojením se slovem „právo“ (ve smyslu „právo dítěte na příznivý vývoj“, „právo
dítěte na výchovu“ či dokonce „řádnou výchovu“), ale toliko v případě, že s ohledem na konkrétní
okolnosti případu a vyhodnocení nebezpečí, kterému dítě v péči svých rodičů čelí, by rezignace na
přijetí  zásahu  do  svobody  rodiny  dítěte  znamenala  nepřiměřené  upřednostnění  této
svobody před absolutním právem dítěte na život, absolutním právem dítěte nebýt vystaven



mučení  a  jinému  krutému,  nelidskému  či  ponižujícímu  zacházení  nebo  trestání,  či
absolutním právem dítěte na svobodu od všech forem násilí. Je přitom zřejmé, že přiměřenost
či nepřiměřenost upřednostnění svobody rodiny s ohledem na absolutní povahu  práv, která se
mohou  se  svobodou  dítěte  a  jeho  rodiny  dostávat  do  konfliktu,  bude  možné  z  hlediska  testu
proporcionality hodnotit toliko z hlediska požadavku vhodnosti, tj. má-li přijatý zásah vazbu na
sledovaný legitimní  účel,  a z hlediska požadavku potřebnosti,  tj.  nelze-li  sledovaného účelu
dosáhnout mírnějšími a méně omezujícími prostředky (požadavek potřebnosti),  což bude v obou
případech souviset s vyhodnocením míry pravděpodobnosti ohrožení, kterému dítě v oblasti
svých absolutních práv  čelí.  Vyloučeno  však  bude  naopak  posuzování  přiměřenosti  v  užším
smyslu,  jelikož  absolutní  povaha  chráněného  práva  vylučuje,  aby  toto  právo  bylo  poměřováno
s právem relativním.

Má-li  pak  být  dodržen  příkaz  ústavně  konformního  výkladu,  či  základní  interpretační  klauzule
občanského  zákoníku,  jak  byly  citovány  výše,  musí  být  pojmy  jako  „příznivý  vývoj“  či  „řádná
výchova“ v ZSPOD nality takovým obsahem, že jak za „příznivý vývoj dítěte“, tak i za jeho
„řádnou výchovou“ bude považován takový vývoj a „výchova“ dítěte, při nichž nedochází
k zásahu do absolutních práv dítěte ze strany jeho rodičů, anebo k pravděpodobnému
ohrožení dítěte zásahem do těchto jeho absolutních práv. Jedině takový přístup k citovaným
pojmům je objektivně způsobilý naplnit základní ideál demokratického právního státu, a to zajistit
každému jednotlivému členu společnosti svobodu a inkluzivní rovnost.

K tomuto zaměření systému veřejnoprávní ochrany dítěte musí navíc přistoupit též ta skutečnost, že
tento systém si bude důsledně střežit svou věcnou působnost, kterou mu bude vymezovat
oblast, spadající v rozsahu rodičovské odpovědnosti do oprávnění a povinnosti zajišťovat
osobní péči o dítě (§ 880 - § 886 občanského zákoníku). Dokrývání rodiče v jeho nepřijatelném
selhávání v zajišťování povinnosti i výkonu oprávnění osobně pečovat o své dítě (při vymezení tohoto
nepřijatelného selhávání toliko a výlučně prostřednictvím absolutních práv dítěte), je prapůvodním
účelem tohoto systému než se mu, zcela logicky, v době totalitního uspořádání společnosti dostalo
role prodloužené ruky státy, jejímž prostřednictvím stát realizoval výše uvedený koncept, v souladu
s nímž rodiče za výchovu svých dětí odpovídali společnosti. Nutno dodat, že tuto svou roli si systém
veřejnoprávní  ochrany  dítěte  na  úrovni  svého  praktického  působení,  nikoli  již  tolik  na  úrovni
právního řádu, drží v mnoha případech dodnes. Udržení věcné působnosti systému veřejnoprávní
ochrany dítěte pouze v rovině oblasti osobní péče o dítě pak vyžaduje, aby využití práva svobodné
volby rodiče v jiných oblastech, např. v oblasti oprávnění i povinnosti dítě zastupovat při
právních  jednáních  v  podobě  odmítnutí  provedení  školské  „diagnostiky“,  odmítnutí
podpůrného opatření při vzdělávání, či při odmítnutí poskytnutí zdravotních služeb apod.,
nebylo  hodnoceno jako selhávání  rodiče dítěte  v  zajišťování  osobní  péče o  ně.  Systém
veřejnoprávní ochrany dítěte v demokratickém právním státě, má-li  se i  dětem dostat beneficia
zákonnosti, musí respektovat, že pokud má v jiných systémech rodič právo volby, a tudíž i právo na
nesouhlas s „odborníky“ navrženým postupem, nelze jej k tomu nutit v rámci jiného systému práva.
Případné omezení rodiče nesouhlasit s určitou intervencí, přijímanou v jiné oblasti práva, než je
osobní péče o dítě, pak musí být řešeno prostřednictvím tohoto jiného systému, nikoli v systému
veřejnoprávní ochrany dítěte. Příkladem může být např. systém poskytování zdravotních služeb,
který je rovněž postaven na svobodě vůle – svobodném a informovaném souhlasu, přičemž zákon č.
372/2011 Sb., o zdravotních službách a podmínkách jejich poskytování vymezuje situace, kdy lze
nezletilému, který ještě není dostatečně rozumově a volně vyspělý, aby mohl udělit tento svobodný a
informovaný  souhlas  samostatně,  poskytnout  zdravotní  služby  bez  souhlasu  jeho  zákonného
zástupce.

Je-li systém veřejnoprávní ochrany dítěte k těmto využíván jako kompenzace výkonu práva rodiče
nesouhlasit s určitým „odborným“ zásahem do autonomní sféry jeho dítěte, znamená to totiž jediné,

https://www.epravo.cz/top/zakony/sbirka-zakonu/zakon-ze-dne-6-listopadu-2011-o-zdravotnich-sluzbach-a-podminkach-jejich-poskytovani-zakon-o-zdravotnich-sluzbach-18611.html


a to, že všichni dotčení lidé, včetně dítěte samotného, jsou zbaveni odpovídajících záruk před
nepřiměřenými zásahy do své svobody. Dochází tedy k otevření dveří pro potírání diverzity
a totalitarizaci celé společnosti, a to ve vůbec nejintimnějším mezilidském vztahu, který může ve
společnosti existovat, tj. vztahu dítěte a jeho rodiče.

Udržení věcné působnosti systému veřejnoprávní ochrany dítěte v úzké vazbě toliko na povinnost a
oprávnění zajišťovat osobní péči o dítě má ještě jeden velmi důležitý rozměr, a to že v takovém
případě nebude možné, aby se tento systém svou autoritativní mocí obrátil proti samotnému
dítěti a jeho svobodě, byť by sledoval ochranu jeho absolutních práv (před ním samým). Případná
ochrana člověka před sebou samým je opět účelem jiných právních systémů a institutů, jejichž
legitimita i  soulad se závazky vyplývajícími z lidských práv a svobod je více než sporná (např.
omezení svéprávnosti  či  detenční opatření),  a to mj.  i  z  toho důvodu, že i  tato aspirace se již
v principu odchyluje od žádoucího vztahu moci a práva v demokratickém právním státě a otevírá tak
prostor pro sociální útlak a diskriminaci.

Zbývá než položit si opakovaně otázku, zda stávající formulace ZSPOD, které se z hlediska svého
jazykového vyjádření mohou s mnohým z uvedeného rozcházet, mohou být samy o sobě dostatečným
argumentem pro to, aby v systému veřejnoprávní ochrany dítěte bylo pokračováno v autoritativním
výkonu veřejné moci ve jménu pozitivně definovaných cílů ve vztahu k dítěti i jeho rodině, tedy ve
jménu odborně definovaného příznivého vývoje či řádné výchovy dítěte, či aby se tento autoritativní
výkon  moci  obracel  přímo  proti  dítěti,  např.  ve  formě  výchovných  opatření,  která  mu  budou
ukládána,  nebude-li  se  chovat  „řádně“,  či  bude-li  vykazovat  „výchovné  problémy“  či  dokonce
„poruchy chování“. Odpověď na tuto otázku nám přitom dává celý právní vývoj po 2. světové
válce. Touto odpovědí je, že nemůže absolutně platit jednoduché pozitivistické pravidlo, že
zákon je zákon, jelikož to bylo mj. právě toto pravidlo, které lidské společenství dovedlo k páchání
těch nejhorších zločinů proti lidskosti ve jménu a pod rouškou „zákona“. Zákon je toliko vždy „jen“
formální skutečností. Jako forma vyjádření právních norem přitom není samoúčelný a nikdy nestojí
sám o sobě, nýbrž je součástí systému, obklopen dalšími zákony, a především pak lidskoprávními
základy právního řádu jako celku. Výklad právní normy opírající se toliko o její  jazykové znění,
argumentuje, že do doby, než bude tento jazyk změněn, lze autoritativně zasahovat do svobody
jednotlivců, ačkoliv to odporuje závazkům vyplývajícím z lidských práv a svobod těchto jednotlivců,
lze  bez  ostychu  a  servítek  označit  za  vrchol  právního  primitivismu  i  výraz  jen  těžko
přijatelného  despektu  k  základním  hodnotám,  na  nichž  je  demokratický  právní  řád
vystavěn.

Hodnotový výklad práva, opírají-li  se tyto hodnoty o doktrínu lidských práv a svobod a koncept
demokratického  právního  státu,  není  jeho  přezíráním,  nýbrž  naopak  naplňováním  jeho
skutečného účelu a ochranou před odcizením práva jeho skutečnému účelu,  a  tudíž i
každému jednotlivému člověku. Jak navíc velmi trefně poukazuje K. Šimáčková, v současnosti
imperativ takového hodnotového výkladu ztrácí i tradiční rozměr napětí mezi právním pozitivismem
a  přirozenoprávním  přístupem  k  právu,  jelikož  jak  lidská  práva  a  svobody,  tak  i  základy
demokratického právního státu mají v současnosti již své pozitivně právní vyjádření, přičemž „trvá-li
tedy praktický právník na dodržování psaného pozitivního práva, musí chránit i přirozená práva,
která jsou zakotvena na nejvyšších příčkách hierarchie právních předpisů“.[32]

Závěr

Bylo-li podstatou moderní společnosti její oproštění se od náboženské ideologie jakožto mocenského
fenoménu  a  obrácení  se  k  „rozumu“,  pak  podstatou  postmoderní  společnosti  musí  být
oproštění  se od ideologií  jako takových,  ať  by již  měly být  založeny na náboženském,
vědeckém (tedy „rozumném“), či jiném základě. Jedná se přitom o poměrně logický důsledek
společenského vývoje – jako člověk ve zralém věku i naše společnost jako celek, vlivem řady velmi



intenzivních zkušeností zklamání z cesty za „lepšími zítřky“ i neštěstí, zmaru a nesvobody, které tato
cesta přinesla, již nemůže vycházet z ideálů mládí, nelze-li být nepoučitelným hlupákem, nýbrž se
mu základem jeho přístupu ke světu stává poznání, že takové kategorie jako univerzální
pravda  či  univerzální  dobro  neexistují  a  jakékoli  snahy  o  popření  této  skutečnosti
znamenaly v lidské historii pouze lidské utrpení. Jedná se rovněž o projev schopnosti základní
empatie člověka k člověku[33] plně v souladu s pravidlem nedělej druhým co, nechceš, aby dělali
Tobě. Budeme-li upřímní sami k sobě, i my podmiňujeme poskytnutí jakéhokoli „dobra“, uspokojení
naší „potřeby“, „zájmu“, či zajištění našeho „blaha“ v poslední instanci projevem naší svobodné
vůle – naším souhlasem, který bude vyjadřovat, že i my a nikoli pouze kdosi druhý v daném
kroku spatřujeme své „dobro“, svou „potřebu“, svůj „zájem“ či své „blaho“. Rezignaci na
naplnění této podmínky bychom pak vnímali jako těžké příkoří a projev násilí vůči naší
osobě;  není  přitom důvod,  aby  druhý člověk neprožíval  stejnou situaci  stejně  úkorně.
Důvodem odlišnosti jeho prožívání určitě není a nemůže být ta skutečnost, že jej soudíme jako méně
rozumného, odpovědného či schopného.

Systém veřejnoprávní ochrany dítěte je samozřejmě menším měřítkem než celospolečenský vývoj,
avšak z toho důvodu v něm neplatí  jiné pravdy a jiné principy. I  on v případě, že se nechává
naplňovat  obsahem,  který  má  svůj  původ  jinde  než  v  obsahu  lidských  práv  a  svobod  dítěte,
nedezinterpretovaných způsobem, který by je odkláněl od původního účelu doktríny lidských práv a
svobod (tedy neinterpretovaných přes závěry různých mimoprávních oborů),  nečiní  v konečném
důsledku nic jiného, než že si osobuje právo na univerzální pravdu a tuto univerzální pravdu
navíc  neváhá  vynucovat  po  jednotlivcích  –  dětech  a  jejich  rodinách  –  státem
legitimizovaným násilím, tedy autoritativním výkonem veřejné moci. Nejde přitom o úmysly,
v jejichž jménu tak činí, a zda lze tyto v morálních pojmech označit spíše za zlé (represivní přístup),
či „dobré“ (opatrovnický přístup). I ony „dobré“ úmysly jsou zlem, přičemž tato jejich podstata
vyvěrá z vlastní skutečnosti, že je tímto způsobem člověku odpírána svoboda myšlení a vůle,
což je vždy projevem sociálního útlaku.

Přehlížet  tyto  totalitarizační  tendence s  odůvodněním,  že  se  odehrávají  pouze na velmi  malém
„plácku“, a to navíc takovém, na němž „si hrají“ ti, kteří se většinou ocitají na okraji, a tudíž i on je
něčím okrajovým, by se společnosti  jako celku mohlo velmi bolestně nevyplatit.  Nikdy si totiž
nemůžeme  být  jisti,  kdy  my  sami  vypadneme  z  měřítka  „žádoucnosti“,  „řádnosti“,  či
„správnosti“. Šablona „dobra“, „potřeb“, „zájmu“ či „blaha“ je totiž vrtkavá a ve společnosti, v níž
je  veřejná  moc  zvyklá  působit  ideologicky,  nemusí  činit  příliš  velký  problém  s  ní  flexibilně
manipulovat podle aktuálního rozložení mocenských sil (majících třeba i podobu „vědeckých“ teorií a
doktrín).  Nakonec,  George  Orwell  nepsal  svůj  proslulý  román  1984  jako  obraz  tehdejšího
stalinistického Sovětského svazu, jakkoli jej Sovětský svaz mohl svým reálným fungováním poměrně
věrně naplňovat, nýbrž jako antiutopický obraz totalitarizačních tendencí tehdejší západní
levice a společnosti modernity.[34] Opravdu nám bude postačovat uklidnění, že se nacházíme už
v roce 2019?

Mgr. Anna Hofschneiderová
 



[1] K tomu viz, inter alia, SNYDER, T. Cesta k nesvobodě: Rusko, Evropa, Amerika. Praha: Paseka,
Prostor, 2019. 360 s.; PŘIBÁŇ, J. Obrana ústavnosti aneb česká otázka v postnacionální Evropě.
Praha: SLON, 2014. 268 s.

[2] Výbor OSN pro práva osob se zdravotním postižením formuloval tento koncept ve svém Obecném
komentáři č. 6 z roku 2018, když zdůraznil, že „inkluzivní rovnost je nový model rovnosti rozvinutý
napříč Úmluvou. Zahrnuje materiální model rovnosti a rozšiřuje a rozpracovává obsah rovnosti do:
(a) rozměru spravedlivé redistribuce tak, aby bylo reagováno na socio-ekonomické znevýhodnění; (b)
uznání důstojnosti lidských bytostí a skutečnosti, že tito nesou vzájemně se protínající znaky; (c)
participativního rozměru s cílem opětovně zdůraznit společenskou povahu lidí jako členů sociálních
skupin a dosáhnout plného uznání humanity prostřednictvím začlenění do společnosti; a (d) rozměru
úprav vytvářejícího prostor pro odlišnost jako otázku lidské důstojnosti.  Úmluva je založena na
inkluzivní rovnosti.“  – k tomu viz Obecný komentář Výboru OSN pro práva osob se zdravotním
postižením č. 6 (2018) o rovnosti a nediskriminaci, CRPD/C/GC/6, odst. 11. Český překlad Obecného
komentáře je k dispozici >>> zde.

[3] Komentář k zákonu č. 359/1999 Sb., o sociálně-právní ochraně dětí, poukazuje na to, že se jedná
o pojem z doby „nejhlubší totality“,  který je „pojmem umělým, který byl v minulosti naplňován
různých obsahem“. K tomu viz KŘÍSTEK, A. In MACELA, M. et al. Sociálně-právní ochrana dětí.
Komentář. 2. vydání. Praha: Wolters Kluwer, 2019. s. 4.

[4] JASPERS, K. Otázka viny. Příspěvek k německé otázce. 4. vydání, v nakladatelství Academia 2.
přeložil Jiří Navrátil. Praha: Academia, 2019. s. 47.

[5] K tomu viz, inter alia, nález Ústavního soudu ze dne 29. 2. 2008, sp. zn. II. ÚS 2268/07.

[6] JASPERS, K. Otázka viny. Příspěvek k německé otázce. 4. vydání, v nakladatelství Academia 2.
přeložil Jiří Navrátil. Praha: Academia, 2019. s. 30.

[7]  V  níž  odkazuje  především  k  příkazu,  aby  s  člověkem  nebylo  zacházeno  jako  s  objektem
společenských  poměrů  či  vztahů,  nýbrž  jako  se  subjektem,  nadaným  svými  lidskými  právy  a
svobodami,  což  je  existenčně  podmíněno uznáním jeho  svobody  vůle.  K  tomu viz  z  judikatury
Ústavního soudu, inter alia, nález ze dne 7. 12. 2005, sp. zn. IV. ÚS 412/04; nález ze dne 29. 2. 2008,
sp. zn. II. ÚS 2268/07; nález ze dne 18. 8. 2009, sp. zn. I. ÚS 557/09; nález ze dne 6. 3. 2012, sp. zn.
I. ÚS 1586/09; nález ze dne 27. 11. 2012, sp. zn. Pl. ÚS 1/12; či nález ze dne 10. 8. 2017, sp. zn. Pl.
ÚS 9/15.  

[8] JASPERS, K. Otázka viny. Příspěvek k německé otázce. 4. vydání, v nakladatelství Academia 2.
přeložil Jiří Navrátil. Praha: Academia, 2019. s. 44-45.

[9] Autorka v této souvislosti považuje za nezbytné zdůraznit, že tuto její tezi v žádném případě nelze
vykládat způsobem, který by zpochybňoval škodlivost a právní nepřípustnost ústavní péče o děti, a to
především děti nízkého věku, která v praxi bývá velmi často opírána právě o teorii vztahové vazby a
jejich poruch. Autorka zde toliko poukazuje na nebezpečí, které s sebou všechny podobné teorie
nutně nesou, přičemž považuje za nezbytné zdůraznit, že je-li určitý cíl obsahem lidského práva či

https://www.ochrance.cz/monitorovani-prav-lidi-se-zdravotnim-postizenim/doporuceni-rozhodnuti-stanoviska/obecne-komentare/
https://www.epravo.cz/top/zakony/sbirka-zakonu/zakon-ze-dne-9-prosince-1999-o-socialne-pravni-ochrane-deti-1754.html


svobody dítěte, tento obsah plně postačuje a jakékoli vědecké teorie pro legitimizaci jeho obsahu,
nejsou nezbytné, ba naopak s sebou mohou přinášet pro svobodu člověka řadu velmi závažných rizik.
Pokud pak jde o otázku využívání ústavní péče o děti, včetně dětí nízkého věku, je zřejmé, že svoboda
člověka, která by podle autorky měla být východiskem i cílem veřejné moci (což má svůj přirozený
základ ve filozofii společenské smlouvy), se s jeho pobytem v ústavu neslučitelná.

[10]  PŘIBÁŇ,  J.  Lid,  nebo  populace?  In  PŘIBÁŇ,  J.  Obrana  ústavnosti  aneb  česká  otázka
v postnacionální Evropě. Praha: SLON, 2014. s. 144-145.

[11] Toto velmi výstižně popisuje druhé vydání komentáře k ZSPOD z pera kolektivu autorů pod
vedením M. Macely ve svém úvodu, když poukazuje na to, že „zákon o sociálně-právní ochraně dětí,
jehož základní koncepce pochází de facto z první poloviny 60. let minulého století, je totiž neustále
konfrontován s moderním pojetím ochrany dětí a lidských práv obecně. To vyvolává řadu otázek,
například co vše má veřejná sféra ve vztahu k (ohroženým) dětem a rodinám vykonávat, na jaký
okruh dětí se zaměřuje, na jaké situace reaguje a jakým způsobem, jaká jsou práva a povinnosti
všech zúčastněných a podobně. Všechny uvedené skutečnosti (spolu s faktem, že první vydání je
rozebráno) vyvolaly potřebu komentář k zákonu o sociálně-právní ochraně dětí doplnit či revidovat a
nové informace zprostředkovat odborné veřejnosti  prostřednictvím druhého vydání.“  –  tomu viz
MACELA, M. et  al.  Zákon o sociálně-právní  ochraně dětí.  Komentář.  2. vydání.  Praha:  Wolters
Kluwer, 2019. s. XXIII.

[12]  HAVEL,  V.  Moc bezmocných.  In  HAVEL,  V.  O lidskou identitu.  Úvahy,  fejetony,  protesty,
polemiky, prohlášení a rozhovory z let 1969-1979. uspořádali a k vydání připravili Vilém Prečan a
Alexander Tomský. Praha: Rozmluvy, 1990. s. 108.

[13] Ibid., s. 109.

[14] K tomu viz PŘIBÁŇ, J. Disidenti práva. Praha: SLON, 2001. 284 s.

[15]  PŘIBÁŇ,  J.  Volební  karneval.   In  PŘIBÁŇ,  J.  Obrana  ústavnosti  aneb  česká  otázka
v postnacionální Evropě. Praha: SLON, 2014. s. 34.

[16] JASPERS, K. Otázka viny. Příspěvek k německé otázce. 4. vydání, v nakladatelství Academia 2.
přeložil Jiří Navrátil. Praha: Academia, 2019. s. 32-33.

[17] Ibid., s. 33.

[18]  K  tomu  viz  Obecný  komentář  Výboru  OSN  pro  práva  dítěte  č.  21  (2017):  Děti  ulice,
CRC/C/GC/21, odst. 5.

[19] Ibid., odst. 10.

[20]  Inspirováno  PŘIBÁŇ,  J.  Právní  symbolismus.:  O  právu,  času  a  evropské  identitě.  Praha:



Filosofia, 2007. 274 s.

[21] Re L (Care: Treshold Criteria) [2007] 1 FLR 2050, High Court of England and Wales.

[22] Jiří  Přibáň upozorňuje na to,  že tato děravost je zcela přirozeným důsledkem společenské
smlouvy jako stěžejní legitimizační strategie výkonu veřejné moci a práva jako takového, když ve své
publikaci  Disidenti  práva  uvádí,  že  „výjimečnost  společenské  smlouvy  coby  legitimizační  fikce
moderního práva a politického panství se dále ukazuje v tom, že jsou to jedinci nebo skupiny jako
nositelé  individuální  vůle,  od  nichž  se  teprve  odvozuje  společná  vůle  politická  a  zákony.  Tato
výjimečnost nalézá svůj  silný výraz opět v dissensu, který vždy zdůrazňuje politickou i  sociální
pluralitu a brání tento prostor proti politickému násilí státu a práva. Individuální autonomie je tedy
první podmínka legitimního práva a politického panství, ale zároveň tato autonomie znamená, že
žádná legitimita není  nikdy zcela kodifikovatelná a že tedy legitimita se stává spíše záležitostí
dynamických  legitimizačních  strategií.  Namísto  stabilních  legitimních  struktur  je  pro  moderní
společnost  typická  obrovská  dynamika  legitimizačních  strategií,  kterou  smluvní  fikce  otevírá.
Smluvní fikce vlastně zakládá podmínky pro svou vlastní negaci, protože individuální autonomie
znamená v důsledku vždy rostoucí pluralizaci a nejednotnost slovníků a fikcí,  které vstupují  do
politického diskurzu a odtud dále do jazyka zákonů a právních předpisů. V tomto ohledu smluvní
fikce předjímá také požadavek „děravé“ legality.“ – k tomu viz PŘIBÁŇ, J. Disidenti práva. Praha:
SLON, 2001. s. 244.

[23] K tomu viz Obecný komentář Výboru OSN pro práva dítěte č.  13 (2011):  Právo dítěte na
svobodu od všech forem násilí, CRC/C/GC/13, odst. 59.

[24]  HAVEL,  V.  Moc bezmocných.  In  HAVEL,  V.  O lidskou identitu.  Úvahy,  fejetony,  protesty,
polemiky, prohlášení a rozhovory z let 1969-1979. uspořádali a k vydání připravili Vilém Prečan a
Alexander Tomský. Praha: Rozmluvy, 1990. s. 55 – 133.

[25] K tomu více viz HOFSCHNEIDEROVÁ. A. Kdy končí normalizace? – Kauza ústavní výchovy
[online]. epravo.cz, 9. 7. 2019 [citováno 26. 8. 2019]. K dispozici >>> zde.

[26] K tomu viz ŠIMÁČKOVÁ, K. Nikdo není svobodný, pokud nejsou svobodní všichni. In PŘIBÁŇ, J.,
BĚLOHRADSKÝ, V. et al. Lidská práva – (ne) smysl české politiky? Praha: SLON, 2015. s. 190.

[27] JASPERS, K. Otázka viny. Příspěvek k německé otázce. 4. vydání, v nakladatelství Academia 2.
přeložil Jiří Navrátil. Praha: Academia, 2019. s. 42-43 a 57.

[28]  PŘIBÁŇ,  J.  České předsednictví  EU.  In  PŘIBÁŇ,  J.  Obrana ústavnosti  aneb česká  otázka
v postnacionální Evropě. Praha: SLON, 2014. s. 169.

[29] JASPERS, K. Otázka viny. Příspěvek k německé otázce. 4. vydání, v nakladatelství Academia 2.
přeložil Jiří Navrátil. Praha: Academia, 2019. s. 48.

[30] K tomu viz § 5 ZSPOD.

https://www.epravo.cz/top/clanky/kdy-konci-normalizace-kauza-ustavni-vychovy-109597.html


[31] K tomu viz, inter alia, HOFSCHNEIDEROVÁ, A. O konceptu nejlepšího zájmu dítěte [online].
epravo.cz, 17. 10. 2017 [citováno 26. 10. 2019]. K dispozici >>> zde.

[32] K tomu viz ŠIMÁČKOVÁ, K. Nikdo není svobodný, pokud nejsou svobodní všichni. In PŘIBÁŇ, J.,
BĚLOHRADSKÝ, V. et al. Lidská práva – (ne) smysl české politiky? Praha: SLON, 2015. s. 188.

[33] Ibid., s. 187 – 198.

[34] K tomuto tématu je velmi přínosným zdrojem poznání díl  historicko-publicistického pořadu
Historie.cs, nazvaný Orwell 2014 (režie Vítězslav Romanov, 2014). Díl je k dispozici >>> zde.

© EPRAVO.CZ – Sbírka zákonů, judikatura, právo | www.epravo.cz

Další články:
Judikatura: smluvní sjednání prekluzivní lhůty je obecně platné (FIDIC)
Civilněprávní prostředky ochrany při koupi falzifikátu
Novela zákona o pyrotechnice: likvidace profesionálů namísto zmírnění negativních vlivů
Konec zákonné koncentrace řízení? Návrh Nejvyššího soudu před Ústavním soudem
Soudní poplatky v řízení o rozvodu manželství a úpravy poměrů k nezletilému dítěti po tzv.
rozvodové novele
Imise ve stavebním řízení aneb kde končí veřejný zájem a začíná soukromé právo?
Užívání prostoru nad pozemkem třetí osobou
Přístup k nemovitosti přes pozemek třetí osoby
PŘEHLEDNĚ: Jak funguje předkládání plné moci? Postačí soudu jen její „fotokopie“? Aneb
vývoj právní úpravy požadavků na plnou moc v našem právním systému.
Využívání nástrojů umělé inteligence: proč je GDPR relevantní?
Transfer Pricing: Na co si dát pozor s blížícím se koncem roku

https://www.epravo.cz/top/clanky/o-konceptu-nejlepsiho-zajmu-ditete-106509.html
https://www.ceskatelevize.cz/porady/10150778447-historie-cs/214452801400035-orwell-2014
https://www.epravo.cz/
https://www.epravo.cz/top/clanky/judikatura-smluvni-sjednani-prekluzivni-lhuty-je-obecne-platne-fidic-120577.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/civilnepravni-prostredky-ochrany-pri-koupi-falzifikatu-120520.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/novela-zakona-o-pyrotechnice-likvidace-profesionalu-namisto-zmirneni-negativnich-vlivu-120519.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/konec-zakonne-koncentrace-rizeni-navrh-nejvyssiho-soudu-pred-ustavnim-soudem-120463.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/soudni-poplatky-v-rizeni-o-rozvodu-manzelstvi-a-upravy-pomeru-k-nezletilemu-diteti-po-tzv-rozvodove-novele-120469.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/soudni-poplatky-v-rizeni-o-rozvodu-manzelstvi-a-upravy-pomeru-k-nezletilemu-diteti-po-tzv-rozvodove-novele-120469.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/imise-ve-stavebnim-rizeni-aneb-kde-konci-verejny-zajem-a-zacina-soukrome-pravo-120462.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/uzivani-prostoru-nad-pozemkem-treti-osobou-120451.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/pristup-k-nemovitosti-pres-pozemek-treti-osoby-120423.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/prehledne-jak-funguje-predkladani-plne-moci-postaci-soudu-jen-jeji-fotokopie-aneb-vyvoj-pravni-upravy-pozadavku-na-plnou-moc-v-nasem-pravnim-systemu-120461.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/prehledne-jak-funguje-predkladani-plne-moci-postaci-soudu-jen-jeji-fotokopie-aneb-vyvoj-pravni-upravy-pozadavku-na-plnou-moc-v-nasem-pravnim-systemu-120461.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/vyuzivani-nastroju-umele-inteligence-proc-je-gdpr-relevantni-120422.html
https://www.epravo.cz/top/clanky/transfer-pricing-na-co-si-dat-pozor-s-blizicim-se-koncem-roku-120449.html

